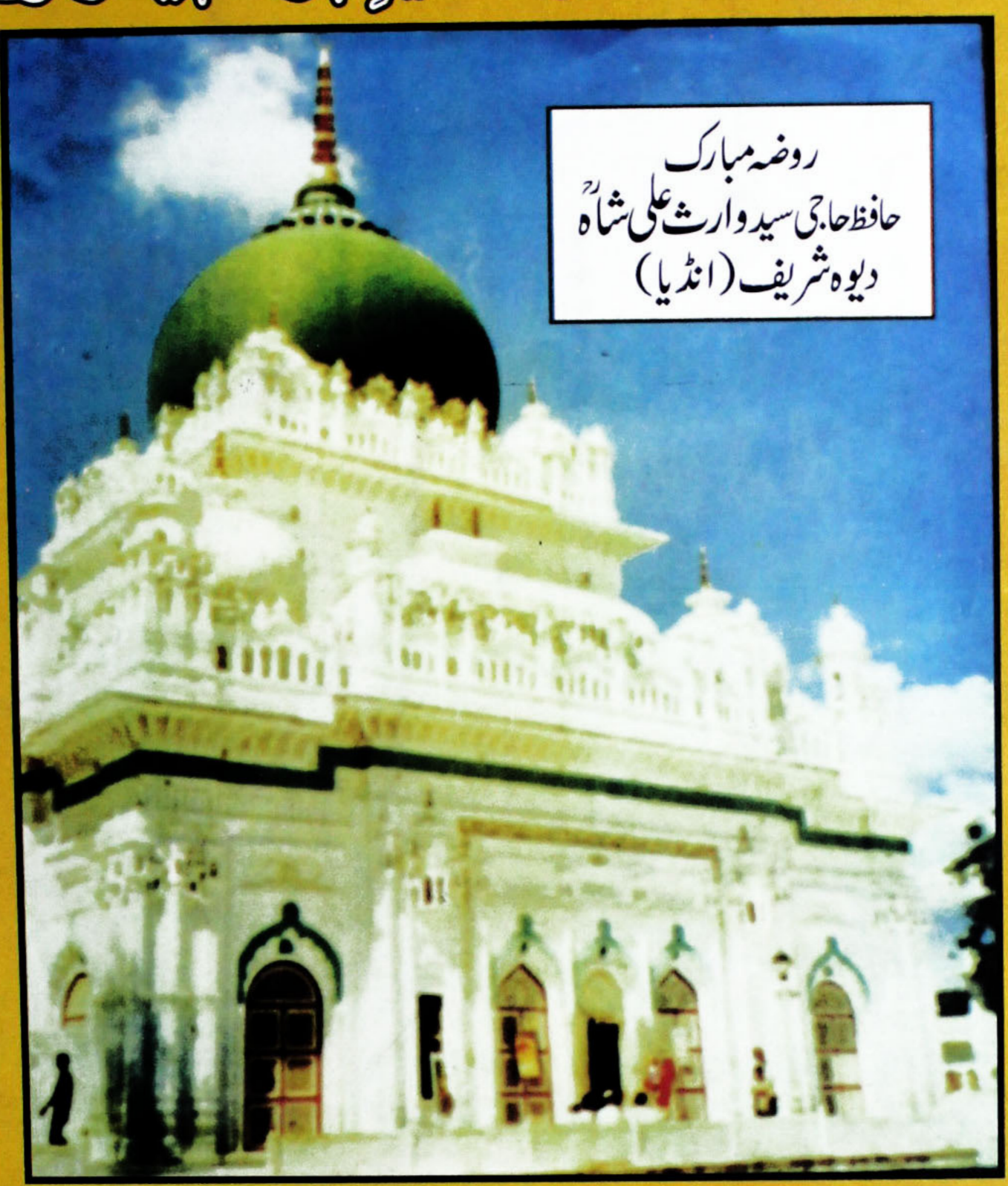
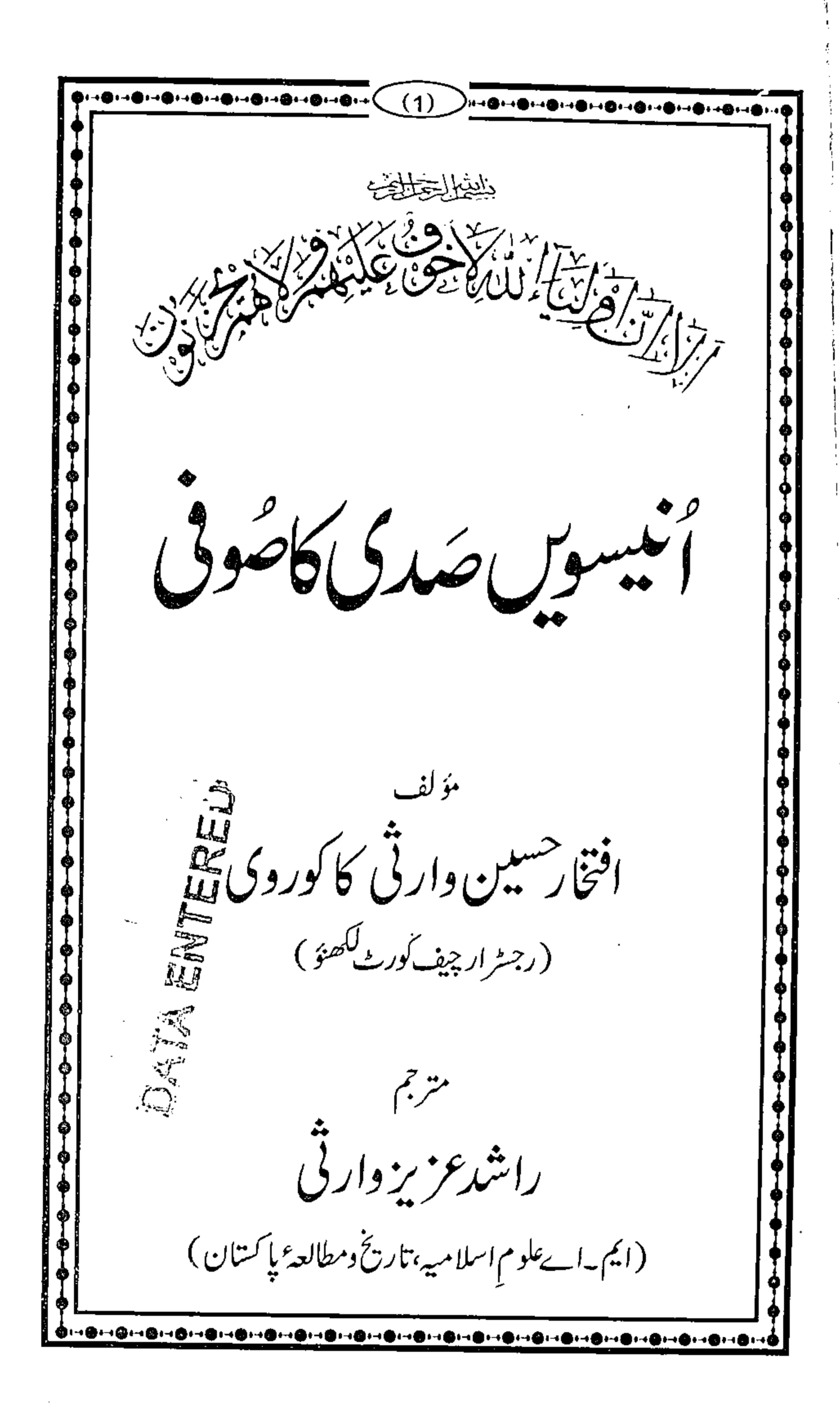
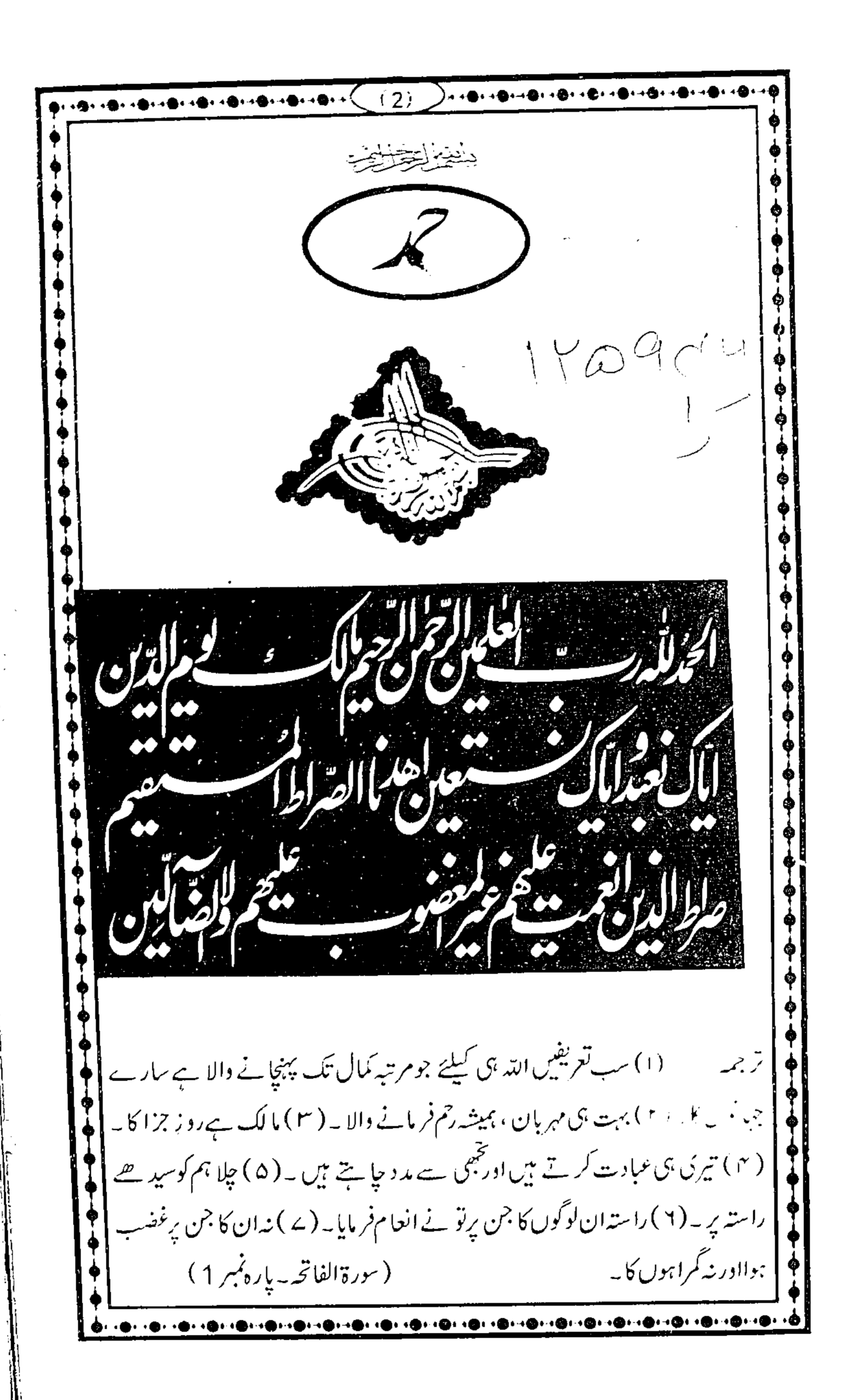
# SEPARAME ENERGY SINGEN



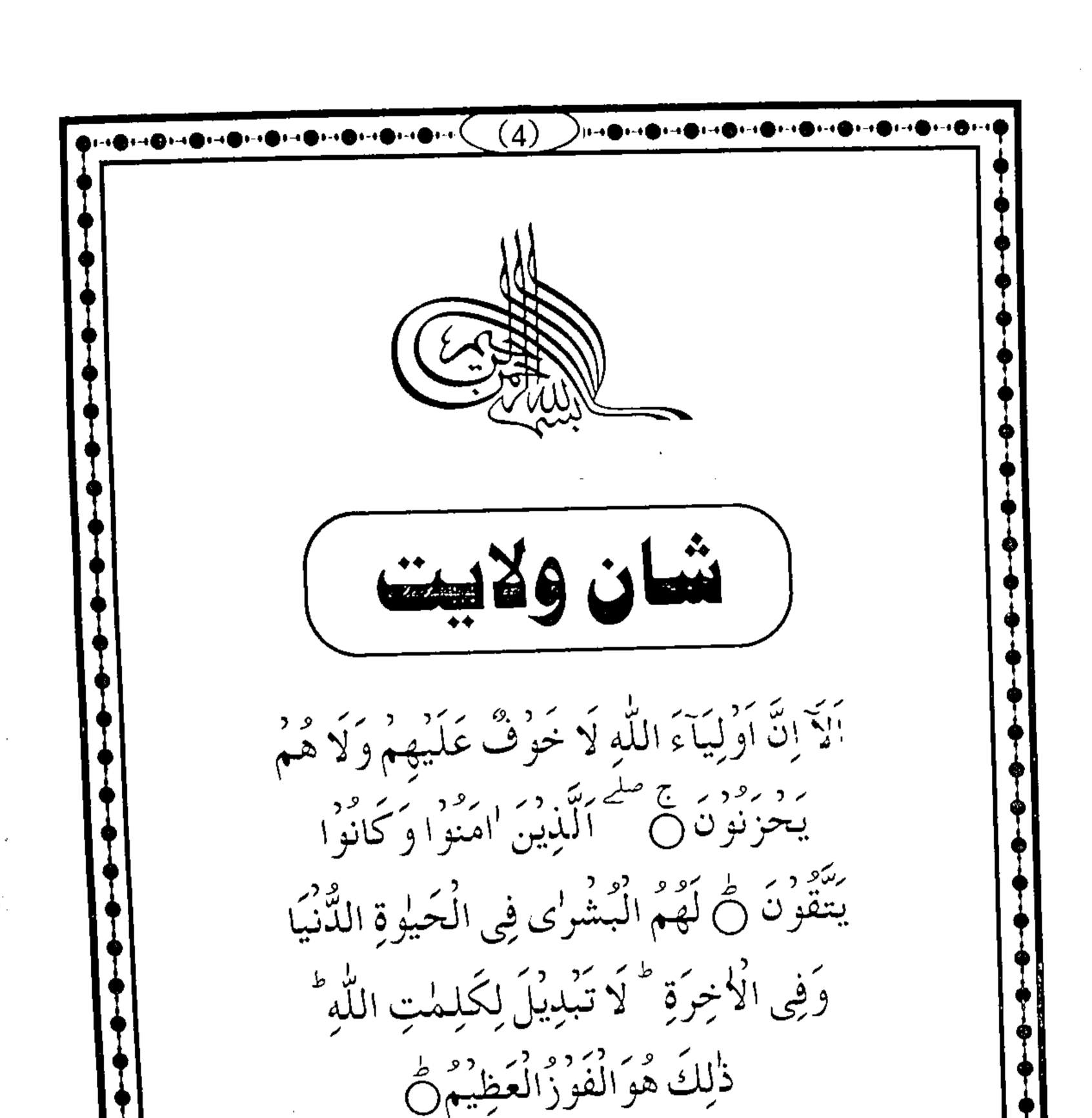
ارتام افغاریین وارثی کاکوروی



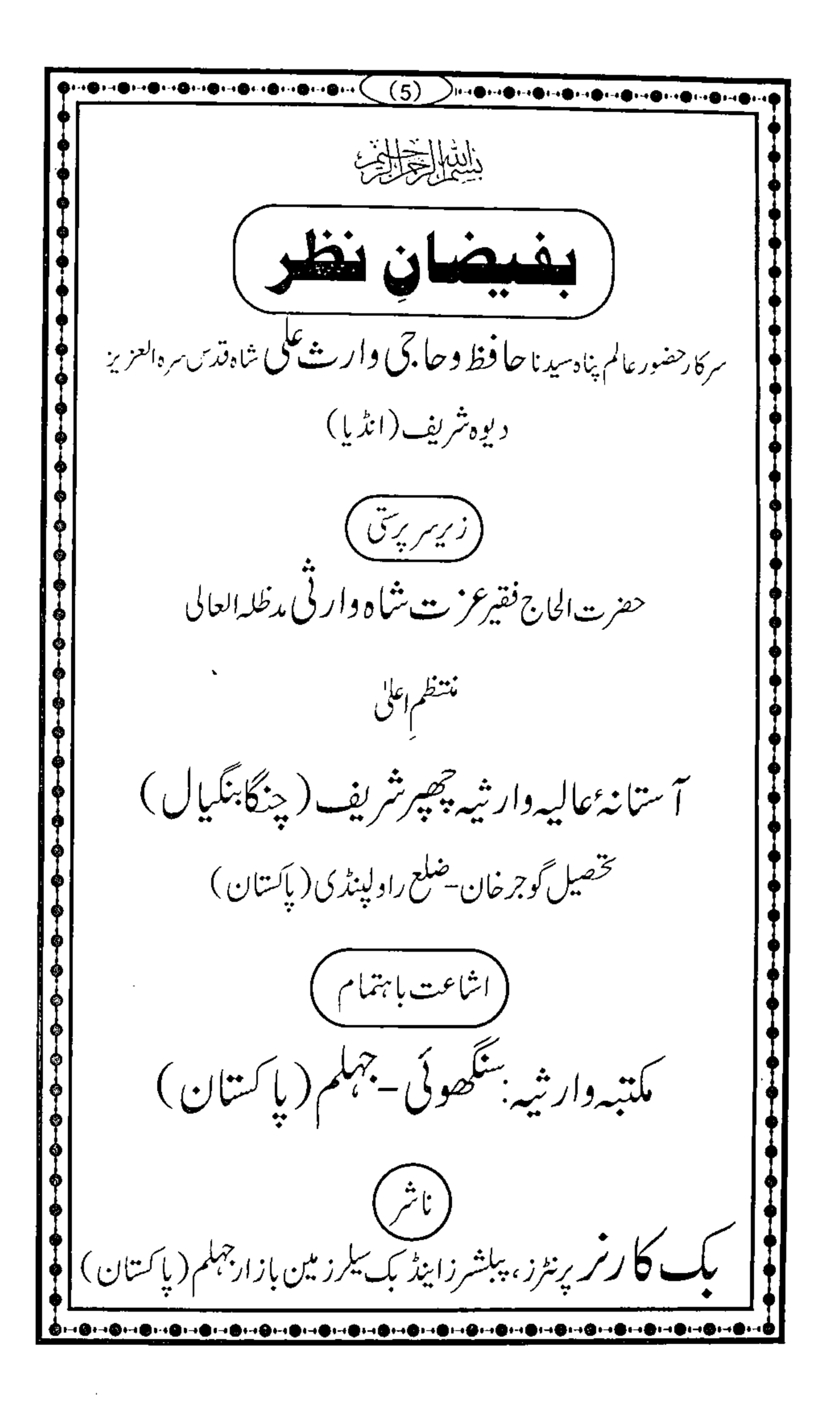
Marfat.com



يَاتِهُ الذِيزِ الْمِنْ وَاصَالُوالِ الذِيزِ الْمِنْ وَاصَالُوالِ الدِيزِ الْمِنْ وَالْصَالُولُ الدِيزِ الْمِنْ وَاصَالُوالِ الدِيزِ الْمِنْ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالِقُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَلَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالِقُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالِقُ اللّهِ اللّهِ وَالْمَالِقُ اللّهِ وَالْمَالِي وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمِلْمِي وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالِي وَالْمِلْمِي وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمَالُولُ اللّهِ وَالْمِلْمُ اللّهِ وَالْمُلْمُ اللّهِ الللّهِ وَالْمُلْمُ الللّهِ وَالْمُلْمُ اللّهِ وَالْمُلْمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ال ترجمہ: بے شک اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے درود بھیجتے ہیں اُس نبی مکر م<sup>الیستی</sup>م یرائے ایمان والو! تم بھی آئے پر درود بھیجا کرواور (بڑے ادب ومحبت (سورة الاحزاب-آيت نمبر:56 بإرهنمبر:22)



رجمہ:
سنو! ہے شک اولیاء اللہ کونہ کوئی خوف ہے اور نہوہ
غملین ہوں گے۔ بیدہ ہوگوگ ہیں جوا یمان لائے اور (عمر بھر)
پر ہیز گاری کرتے رہے۔ انہیں کیلئے بشارت ہے دینوی زندگی
میں اور آخرت میں نہیں بدلتیں اللہ تعالیٰ کی باتیں۔
میں اور آخرت میں نہیں بدلتیں اللہ تعالیٰ کی باتیں۔
(سورة یونس = آیت نمبر : 64, 63, 62 پارہ: 11)



**⊿@₁⊿@₁⊿₿₁→₽₁**⊿₿।⊲₿।⊲₿!⊲₿!⊲( حضرت الحاج فقير محرث منها و واركى مظلمالعالى سه سجاكر لخت ول سي شقع چيتم تمناكو جلا ہوں بارگا مِ<sup>ع</sup>شق میں لے کریپنذرانہ: ع گرفبول أفترز ہے عزوشرف 



Marfat.com

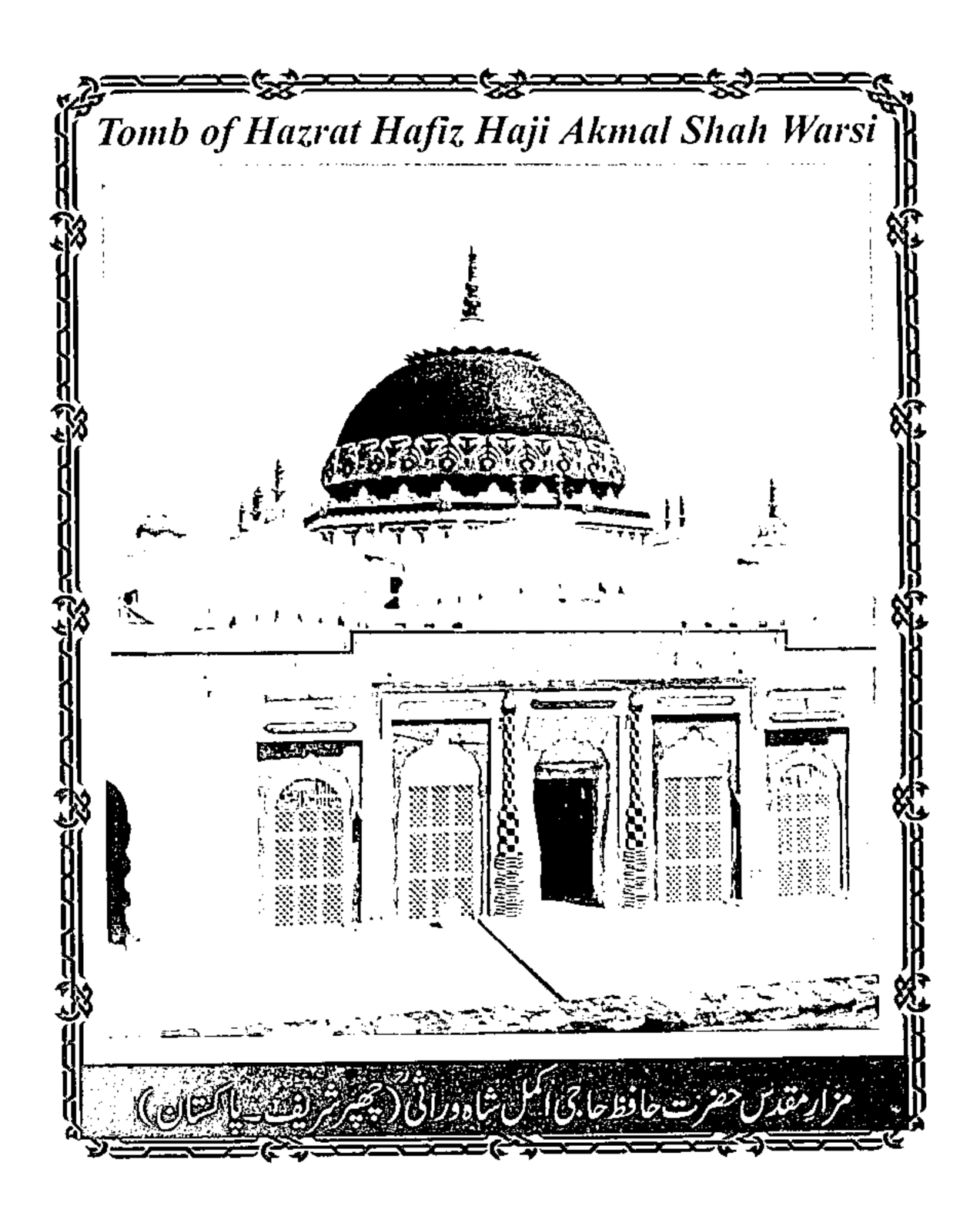


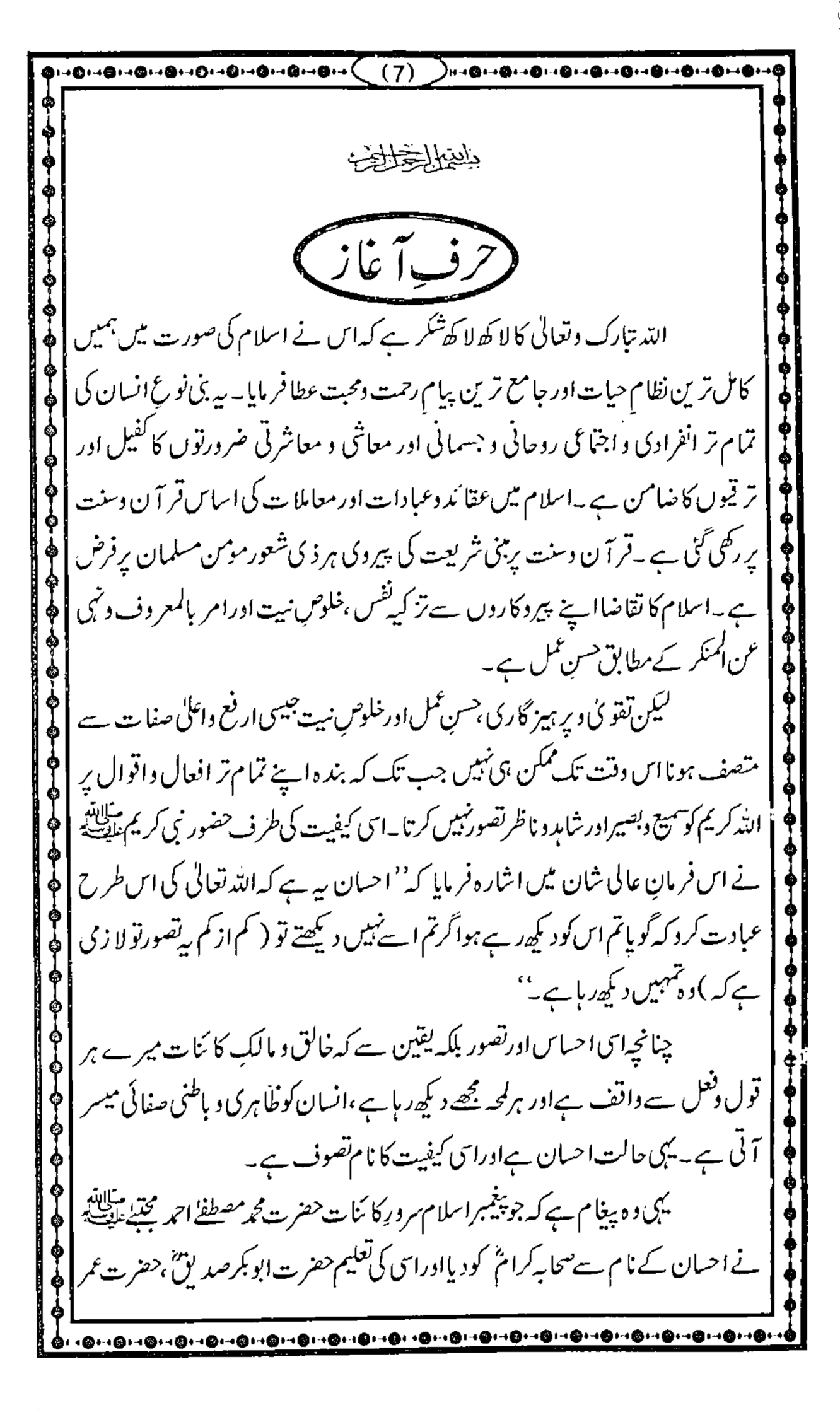
Marfat.com





Marfat.com





حضرت حبنید بغدا دی ،حضرت نامزید بسطامی، حضرت دا تا کنج بخش علی چومری بحضرت سيدنا غوث الاعظم ينتخ عبدالقادر جيلاني ،حضرت ينخ شهاب الدين سهروردي ،حضرت ما ما فريدالدين تنتخ شكرٌ ،حضرت نظام الدين محبوب حصرت بها وَ الدين زكريا ماتانيٌّ ، سلطان العارفين حضرت سلطان با هوٌّ ، تمس العارفين حصنرت خواجه شمس الدين سيالويٌ ،حضرت نوشه تنخ بخش قادريٌّ اورحضرت سيد نا حاجي وارث على شأة ئے انسانيت كى اصلاح وفلاح كيلئے اپنى زندگياں وقف كرديں۔ حضرت سید نا حافظ حاجی وارث علی شأهٔ نے احسان اورتضوف وطریقت کا ہیہ بیغام محبت کے نام سے اہل عالم تک پہنچایا۔ آپ روحانیت کی دنیامیں ایک عظیم سلسلہ، سلسلہ، وار ثیہ کے بانی ہیں۔ آپ کی ذاتِ گرامی تسی تعارف کی مختاج نہیں۔ آپ کے 🛮 ' مریدین بوری دنیامیں کھلے ہوئے ہیں۔ آب کے حالات زندگی ، کرامات اور نعلیمات یر بنی بے شار نصانیف اردو، فاری اور انگریزی زبانوں میں منصئہ شہودیر آ بھی ہیں۔ یہ 🖥 کتاب' انتیسویں صدی کا صوفی '' دراصل ہو۔ بی کے ایک انگریز کمشنر کی قبلہ حاجی صاحب ہے بے پناہ عقیدت ومحبت کا مظہر ہے۔ جسے جناب ڈپٹی سید افتخار حسین رجسٹرار جیف کورٹ لکھنؤ (یو۔ پی) نے مرتب کر کے شائع کرایا۔ یہ کتاب کافی عرصہ ے نایاب تھی۔ابات دوبارہ وارثی احباب کی بے بناہ دلجین کے بیش نظرار دوتر جمہ کے ساتھ راحہ وارثی احباب کی کے بناہ دلجین نظرار دوتر جمہ کے ساتھ راجہ شکیل احمد وارثی (سنگھوئی۔جہلم) کی کوششوں اورخصوصی تعاون کے ساتھ 

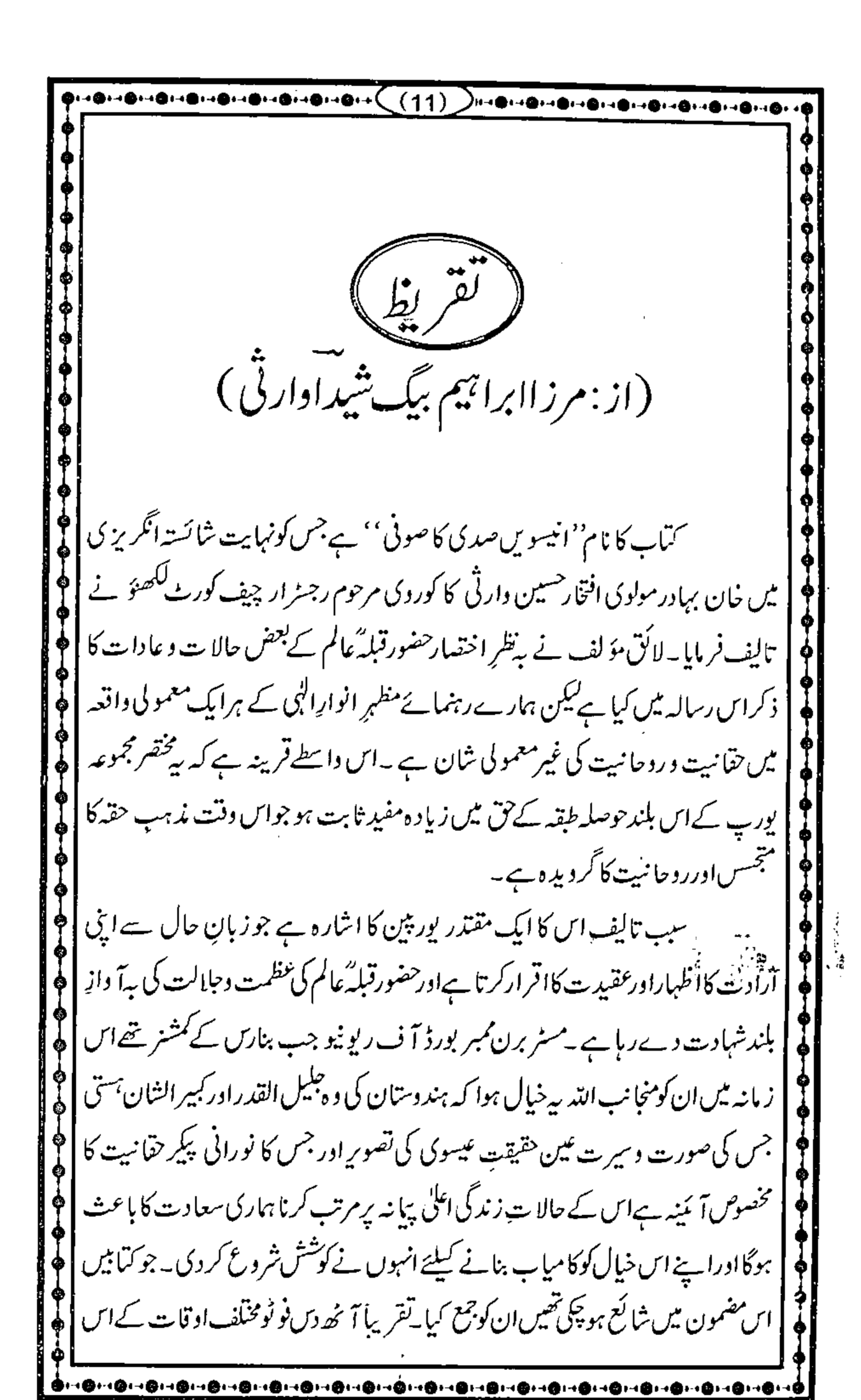
قارئین کی خدمت میں پیش کیا جار ہاہے۔ اس کتاب کی اشاعت نو اور اس قدر خوبصورت اور عمده نزنین ملس جمال وارث عالم واز حسّرت الحاج فشير عزيت شاه وارتى صدحب مدخله العالى كى بي يناه محتبول اور شفقتوں کی مظہرے ۔اللّٰہ کریم پیجتن یاک کےصدیے میں آپ کا سابیہ ،شفقت و محبت بهار ئے سروں پر قائم و دائم رکھے اور آپ میخانہ ، وارٹ الا ولیا ، سے عشق ومحبت ے لبریز جام عرفان آنے والوں کو پلاتے رہیں اوریٹے والے سوز وگداز کی دائمی لذت اور کیف وسروریائے رہیں۔آمین ثم آمین جن سیدالمرسلین علیت ہے۔ قیامت ہے رہے زیبائے ساتی زمانه کیول نه ہو شیدائے ساقی لگائنیں کیوں نہ رندا تکھیوں ہے اس کو ( تجمی برلاس) کہ ہے اکسیر خاک یائے ساقی مترجم كتاب بذا راشدعز برزوارتی کیم صفر شامهاده سام مارچ هم ۲۰۰۰ منگھوئی۔جہلم (یا کتان) 



یہ مقالہ اولاً 1922ء میں ایک پمفلٹ کی صورت میں خان بہادر ڈپٹی افتخار حسین وارثی کا کوروی نے اس وقت ے یو۔ پی (آگرہ۔اورھ) کے بورڈ آف ریونیو کے ممبر مسٹر برن کی ذاتی خواہش اور درخواست پرتحریر کر کے شائع کرایا۔ 1927ء میں مصنف نے اسے دوبارہ شائع کرایا۔ اس کے بعد دیوہ شریف کے اس عظیم صونی کی حیات مبار کہ سے دلچیبی رکھنے دیوہ شریف کے اس عظیم صونی کی حیات مبار کہ سے دلچیبی رکھنے والے احباب کی خاطر گور نر جنزل آف پاکستان مسٹر غلام محمد نے اس کی اشاعت نوکا انتظام کیا۔

رصنی احمد مینجر مینجر آستانهٔ دارثی

د نيوه شريف رسمبر 1954ء



کئے بہم پہنچائے کہ ہرعہد کے واقعات کی تمہیداس زمانہ کے فوٹو سے شروع کا د یوی شریف آئے۔عمارت آستانہ اقدس کا نقشہ طلب کیا۔ تاریخ تغمیر جوکندہ ہےوہ قل کی ۔ سیرت میں جو کتابیں موجود تھیں ان کو دکھائی گئیں ۔ لیکن شاید بجہت عدیم الفرضتی اس خدمت کو جب خودانجام نه دے سکے تو کسی موقع پر مولوی افتخار حسین صاحب ممروح سے سفارش کی کہتم جناب حاجی صاحب قبلہ کی سیرت میں ایک رسالہ کھو۔ چنانچہ مؤلف موصوف نے اس فرمائش کی تعمیل میں بیر سالہ تالیف فرمایا ۔لہذا بیر سالہ ایک باوقار بور پین کی ارادت کا نتیجہ ہے۔ 

یہ دستاویز در حقیقت 1922ء میں ہو۔ پی کی ہٹاریکل سوسائٹ کے میگزین میں یو۔ پی کے بورڈ آف ریونیو کے ممبرسرر چرڈ برن سی ۔الیں ۔ آئی ۔ آئی ۔ سی ۔الیں کی اس موضوع پر انتہائی زیادہ دلچیسی کے پیش نظر شائع ہوئی۔احباب کے اصرار نے مجھے اس کی دوبارہ اشاعت پر آمادہ کیا۔لہذا سیجھضروری ترامیم واضافہ کے بعداب ا ہے موجود ہصورت میں پیش کرریا ہوں۔ یہ سوال ہجا طور پر اب بھی اٹھایا جا سکتا ہے کہ اس دور میں کہ جب عقیدے کے اندر روحانی عضر کوا کثریت کیلئے برداشت کرنامشکل سا ہو جیلا ہے تو کیا اکثریت تصوف کے متعلق جاننے کی خواہش کرسکتی ہے ( کیونکہ ) میتھیو آرنلڈ کے بقول ''اکٹریت بُری ہے''۔۔۔۔ میں اس حقیقت سے اچھی طرح آگاہ ہوں کہ یہ مضمون ہرایک کیلئے کیساں اہمیت کا حامل نہیں ۔میرے خیال کے مطابق جولوگ تمام رسوم و رواج کوترک کرکے اپناتعلق خصوصی طور پرانسان کی روحانی ترتی ہے جوڑ لیتے ہیں۔اُن کا تعلق خواہ سی بھی مذہب ہے ہو۔وہ اس سلسلے میں ، تنگ نظر متعصب فرقہ وارانہ مذہبی گروہ کہ جواس راہ میں اندرونی اور بیرونی ہراعتبارے روڑے اٹکاتے ہیں ، کی نسبت کسی قتم کے کوئی دلائل طلب نہیں کرتے علیٰ ھذاالقیاس ایک حیصوٹا ساگروہ خواہ اُس کا تعلق کسی بھی مذہب دملت سے ہواگر وہ ان صفحات میں پیش کئے گئے عشق ومحبت کے آ فاقی اصولوں پر عمل بیراہوکرمثال بنیں اور اس طریقہ ہے لوگوں کے دلوں میں گھر کرلیں تو نہ ہی منا فرت اور چھوٹے چھوٹے فرقہ وارانہ اختلافات میں زمی کے آثار پیدا ہوسکتے ہیں۔ سيدافتخار حسين وار



"معرفت کے میدان میں داخلے کے خواہش مند کیلئے لازم ہے کہ وہ اس میں یوں داخل ہوجیسے ایک جھوٹا سابچہ آ سانی دنیا میں داخل ہوتا ہے۔' (فرانسیس بیکن) انیسویں صدی کے ربع اول میں جبکہ پورپ میں ریاستی جھگڑ ہے اور شوروغل تم ہوا، جب ہندوستان میں مغلیہ حکومت کرب ناک زوال کی کیفیات سے دو جارتھی 🕌 اور جب برطانوی حکومت کا دائر ہ کار ملک کے دوسر ےحصوں میں بھی انتہائی زیادہ ا تیزی ہے پھیل رہاتھا۔اُس دور میں ادوھ کے ایک جھوٹے ہے گاؤں میں ایک بچہ پیدا ہوا جس کی تعلیمات اور فرامین کی قسمت میں لکھاتھا کہوہ بنی نوع انسان کی نا قابلِ یقین حد تک بے تحاشا تعداد کے نہ ہی نظریات اور خیالات پر اثر انداز ہوں ۔ آپ دیوہ شریف کے حاجی حافظ سیدوارث علی شاہ صاحب میں ۔ دیوہ ہارہ بنکی کے شال میں ضلعی ہیڈ کوارٹر سے سات میل کے فاصلے پرایک قتریم قصبہ ہے۔ دوسر ہے قصبوں کی طرح پہ قصبہ بھی وقت کی غارت گری کے ہاتھوں نکے نہ سکا۔ بدنما کھنڈرات اور ٹوٹی پھوتی د بوارین ہرطرف نظر آتی ہیں۔ مادی انحطاط کے ساتھ ساتھ اخلاقی تنزل بھی تھے کم نہیں۔ بھی سے علاقہ متعدد عظیم صوفیائے کرام اور خدا رسیدہ بزرگان کی جائے پیدائش کے حوالے سے اچھی شہرت رکھتا تھا ۔لیکن اب بدمعاشی کے اڈوں ، سازشوں اور مقدمہ

حاجی صاحب اور ھی ایک مشہور ومعروف اور جانی پہچانی شخصیت سے اور آب کا نام ایک گھریلو مانوس شم کالفظ تھا۔ بہت کم لوگ ایسے تھے اور اب تو بہت ہی کم بین کا نام ایک گھریلو مانوس شم کالفظ تھا۔ بہت کم لوگ ایسے تھے اور اب تو بہت ہی کم بین کہ جوآپ کے حالاتِ زندگی ہے آشنانہ ہوں ۔ آپ ایک حیبنی سید گھرانے میں بیدا

ہوئے ۔ جوعلم و تحکمت اور تفویٰ ویر ہیز گاری میں ممتاز مقام کا حامل تھا۔ آپ کاشجرہ ' نب (جوانتہائی مختاط انداز ہے محفوظ کیا گیا ہے ) ظاہر کرتا ہے کہ آپ حضرت امام حسین ّ کی چھبیسویں بیثت میں پیدا ہوئے۔آپ کے والد ماجد سید قربان علی شاُہُ قصبہ کے ایک متمول رئیس زمیندار یتے اور ایک انتہائی بلندیا بیاعالم فاصل شخصیت تھے۔انہوں ئے اپنی تعلیم بغدا دشریف میں مکمل کی تھی۔ عاجی صاحب کی تاریخ بیدائش میں اختلاف ہے۔اس سلسلے میں 1233 ھ ے 1238 ھ تک مختلف سنین بیان کئے جاتے ہیں ۔معارف وارثیہ (المعروف بہ مشکلوۃ حقانبیت ازمولوی فضل حسین صدیقی وارتی اٹاوی ) کےمصنف کےمطابق درست تاریخ بیدائش 1234ھ کی ہے۔ جو بمطابق 1819ء ہے۔ آپ کا جونام نامی اسم گرامی تجویز کیا گیاوہ اینے اندر مخصوص اور عجیب وغریب معالی ومطالب سموئے ہوئے ہے۔''الوارث''خدائے بزرگ و برتر کے ننانو بے ناموں میں سے ایک (صفاتی نام) مقدس کہ جس کی ذات گرامی اس وفت بھی موجود ہو گی کہ جب اس دنیائے فانی کی ہر شے تیاہ و ہر با دہوجائے گی اور اس عالم رنگ بو میں کسی و جود کا کوئی نام ونشان بھی باقی نہ رے گا۔ بیعہد قدیم سے صوفیائے کرام کامعمول جلا آ رہاہے کہ مقام فناہ کے حصول کر خاطراینے آی کومقدس خدائی صفات میں ہے کسی ایک کے ساتھ متصف ہیے آ پکواُس رنگ میں اس انداز ہے رنگنا کہ وہ صفت بند کے کی ذات وصفات ہ مل طور پر غالب آجائے ۔وہ صفت بندے کی انا اور نفس کو کممل طور پر فناہ کر کے اس کودائمی اور حقیقی معرفت ِخداوندی ہے آشنا کرادیتی ہے۔ یوں وہ بندہ اینے آپ کود نیاو ما فیہا ہے ممل طور پر آزاد کرالیتا ہے اور ترک کے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہوجا تا۔ جیسا کہ ہم آ گے چل کر دیکھیں گے ۔ بیرل اُس کے نام کی ایک غیرمعمولی صورت گوہا آج بھی موجود ہے۔ (جواس صفت ہے کامل طور پرمتصف ہے اور فناہ کے اس مقام و

مرتبہ پر فائز ہے کہ جہاں )اس کےعلاوہ اور پچھ بھی نہیں۔ ابھی آیت نین سال کے بھی نہ ہوئے تھے کہ آیت کے والدین کا وصال ہو گیا آپ کی دیچے بھال (اس قدرلاڈ بیار ہے) یوں کی گئی کہ جیسے سی غیرمعمولی شیرخوار بیچے کی کی جاتی ہے۔ پانچ سال کی عمر میں آیے نے قرآن پاک پڑھنا شروع کیااور فقط دو سال کے لیل عرب میں اے حفظ کرلیا۔ دوسری تعلیم برآپ کوئی خاص توجہ نہ دیتے تھے۔ اگر جہ آیا این کتابیں بھی بھار ہی پڑھتے لیکن آپ کے اتالیق کے لئے بیامرانتہائی ا حيرت واستعجاب كا حامل تھا كە آپ اپناسبق ہمیشہ بالكل صحیح اور درست سناتے ۔ آپ الہام سے سکھتے ہوئے محسوں ہوتے۔آپ گوشہ تنہائی میں محوومستغرق رہنے کو کتابوں . (کےمطالعہ) پرتر جے دیتے اورا کثر دور دراز ویران وسنسان جگہوں کی طرف نکل جا۔ گیاتو آیا ایک جنگل میں مراقب پائے گئے۔ آ پ بھی بھی این عمر کے بچول کے ساتھ کھیلتے ہوئے نظر نہ آتے تھے لیکن اُن پر انتہائی مہربان اور شفیق ضرور ہتھے۔ان میں مٹھائی بانٹ کر اورغریاء میں رویے تقلیم کرکے بے حدمسرور ہوتے۔آپ کو قصے کہانیاں سننا بہت بیند تھااور شاعری بھی بڑے نوق وشوق اور خوشی سے سنتے۔ تیرا کی کا بھی آیکو بہت شوق تھا۔ آ یہ کے سوانح نگار آ یہ کے تخصیل علم اور تغلیمیٰ منازل و مراتب کے موضوع برخاموش ہیں۔ تاہم بیا یک یقینی امر ہے کہ آب نے کتابوں سے کوئی خاص اکتساب نہیں کیا۔لیکن جب بڑی عمر میں بعض لوگ دور دراز سے آپ کے پاس آتے اور دین مسائل پر بحث مباحثه کرتے بلکہ بعض تو اس حد تک اس قدر دور تک ہلے جاتے كهايين متزلزل عقائد كي وجه سيآب يراعتر اضات كرتے اور جھوٹے الزامات تك لگا یے تو آب اُن سے نزاع اور مناقشہ ہرگز پیند نہ فرماتے ۔آب کے مخضر مگر جامع جوابات نہ صرف حریفوں کے منہ بند کردیتے بلکہ متنازعہ موضوع پر آپ کے علم وادراک 

کا منہ بولٹا ثبوت بھی ہوتے۔آ ہے عربی ، فارس اور پشتو بھی بول سکتے تھے۔غالبًا آ پ نے ریز بانیں دوران سفر میھی ہوں گی۔ آ پ کامعمول تھا کہ اکثر دیوہ شریف کےصوفی درویش شاہ عبدالمنعمؓ کےمزار اقدس پر حاضری دیتے اور کئی کئی راتنیں وہاں عبادت وریاضت میں گزارتے ۔ آپ کے اردگر دموجو دلوگوں کوجلد ہی ہیا حساس ہو گیا کہ آیا اہلِ زمین میں ہے تہیں ہیں۔ ہ ہے ہے بہنوئی حاجی سیدخادم علی شاہ جن کا قیام لکھنؤ میں تھا۔اس دور میں علماءوصوفیاء میں ایک نمایاں اور عظیم مقام رکھتے تھے۔انہوں نے بیچے (حاجی وار شعلیٌ شاہ عرف مِنْصُن میاں) کی تعلیم وتربیت کی ذمہ داری اینے ذمہ لے لی اور جب آپ گیارہ سال کی عمر کو پہنچے تو سیدصاحب نے آپ کو بیعت فر ما کرضروری روحانی تربیت سے مزین رتے ہوئے اسرار ورموز ہے بھری پُر اسرار وا دی میں داخل کر دیا۔ابھی زیادہ عرصہ نہ كزرا ہوگا كەحاجى خادم على شاءُ واصل بحق ہو گئے اوران كاروحانی ور ثنه آپ (سيدنا حاجی وارت علی شاق ) کوتفویض کر دیا گیا کہ جن کے قدموں برآنے والے وقتوں میں ہزار ہا مخلوق جھکنے والی تھی ۔ ( حاجی خادم علی شاُہٌ صاحب کا مزارِ مبارک گولا گئج میں واقع ہے۔ اب بیر میمن کالج لکھنؤ کے بر پیل کی رہائش گاہ کے احاطہ میں ہے۔) چودہ سال کی عمر میں آپ نے لوگوں کواینے حلقہ بیعت میں داخل کرنا شروع کر دیا۔ بوں لوگوں کی ایک بہت بڑی تعداد آیے کے پیروکاروں میں شامل ہوگئی۔عشقِ حقیقی کی دہمتی آگ نے آیے کا رخ ایک خاص سمت بیہ تعین کر دیا۔ چنانچہ آی ابھی صرف بندرہ سال کے ہی تھے کہ سفر حج یر مکہ مکرمہ کیلئے نکل کھڑے ہوئے۔ آپ نے ا بنی تمام جائیدادایک گراں بہالائبر بری سمیت اینے رشتہ داروں کے حوالے کر دی اور ا بنی زمین جائیداد ہے متعلقہ تمام دستاویزات کوضائع کر دیا۔ جب آپ نے گھر جھوڑ اتو تمام دنیاوی مال ومتاع لٹا کیکے تھے اور کوئی چیز ایسی نتھی جسے آپ اپنی ملکیت قرار دے

آپ کا طرزِ حیات درویشانه (تجردوتفردوالا) تھا۔اس امر کی نشاندہی اس ریاضت ومجاہدہ سے بخو بی ہوتی ہے کہ آپ اس قدر چھوٹی سی عمر میں (مسلس تین تین دن کاروزہ رکھتے اور ) تین دن میں فقط ایک مرتبہ کھانا کھاتے ۔آپ نے مسلسل ہارہ سال تک عرب، شام ، فلسطین ، عراق ، ایران ، ترکی ، روس اور جرمنی کی سیاحت فر مائی \_ بيامرانتهائی افسوسناک ہے کہ آپ کی اس قدرطویل سیاحت کی کوئی تفصیلات ہم تک آب کے سوائے نگاروں نے بہت سے محیرالعقول واقعات بیان کئے ہیں جنکا تذکرہ ہم دلائل و برا ہین کی کمی کے باعث یہاں نہیں کرر ہے۔آپ بذات خود شاذونا در ائی بھی اینے بارے میں کھے بیان فرماتے۔ایک ساتھی سے کافی زیادہ بحث وتمحیص کے اشعار گنگنار ہے تھے جن کا پہلامصرع پیھا کہ 'عشق میں تیرے کو ہم سر پیلیا جو ہوسو ہو' خدام کعبہ میں ہےایک آپ کے پاس آیااور کہنے لگا لگتا ہے کہ آپ بھول رہے ہیں کہ یہ خدا کا گھرہے۔ آپ نے تیزی ہے اُسے بیدندان شکن جواب دیا کیاتم وہ جگہ بتا سکتے کیڑوں کی جگہ ایک اُن کی جا در جسے تمام جسم کے گرد لییٹاجا تا ہے۔ احرام کے نام سے موسوم کی جاتی ہے) جے کے بعد حاجی دوبارہ اپنامعمول کالباس پہن لیتے ہیں لیکن حاجی نے اپنے پہلے جے مبارک کے بعد احرام کوروزمرہ استعال کے لباس کی حیثیت سے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے پہن لیا۔ بعد ازاں آپ نے ٹوپی اور جوتا بھی ہمیشہ کیلئے ترک فرما دیا۔ آپ نے بے شارمما لک کی سیاحت فرمائی لیکن اس دوران 

سوائے سمندریار کرنے کیلئے شتی یا جہاز کے ، بھی کسی گھوڑے یا گاڑی پر سفرنہ کیا۔ آپ نے سلطان عبدالمجیداول کے دور میں قنطنطنیہ کی سیاحت فرمائی۔ایک دن حاجی صاحب محل کے باغات کی سیرو سیاحت کیلئے تشریف لے گئے ۔جس کا اہتمام آپ کے ایک مريدِ خاص (عبدالله حاجب دربارِشاہی) نے کیاتھا۔احیا تک سلطان وہاں آئیجیا۔وہ اس نورانی پیکرمقذس اجنبی کود کھے کر بے حدمتاثر ہوااور آی سے بیعت کی درخواست کی جے آپ نے قبول فرماتے ہوئے اُس کوداخل سلسلہ فرمایا۔کہاجا تا ہے کہ آپ کے ان علاتوں میں، کہ جہاں بھی اسلام پروان چڑھا اور استحکام پایا ، عارضی قیام کے دوران ہزاروں افراد آیے کے حلقہ ارادت میں داخل ہو گئے۔ بیضور بھی محال ہے کہ آپ کواس قدر حصوتی سی عمر میں تضوف کے میدان میں کس قدر بلندو بالا مقام ومرتبہ حاصل ہو گیا تھا۔ آپ نے لوگوں میں وہ جوش و جذبہ پیدا کر دیا کہ آپ سے بڑی عمر کے لوگ آپ کے یوں بیر دل سے معتقد ہو گئے کہ اپنی تمام عمر روحانی زندگی کیلئے وقف کر دی۔ آپ کو ہ ند ہب وملت کے مقدس مقامات پرخوش آمدید کہاجا تااور سب سے زیادہ برگزیدہ خیال کیا جاتا۔ تاریخ تصوف اس امر کی کوئی اور مثال دینے سے قاصر ہے کہ آپ کے علاوہ بھی کوئی اوراییا کم عمر درولیش اس قد رجلداورخصوصاً دور درازمما لک میں مرکز نگاہ بن گیا ہو۔ آپ نے اینے بیدائش اور خلقی عشقِ الہی کے ساتھ اپنی ذہنی تو توں کو مجتمع کر کے وہ روحانی مقام یالیا جود وسرے صوفیانه مذاہب ومسالک میں کئی گئی سال کے سخت مجاہدوں اورریاضتوں کے بعد حاصل ہوتا تھا۔ یہ دا قعہ قابلِ ذکر ہے کہ برلن (جرمنی) کی سیاحت کے دوران حاجی ص رنس بسمارک (بانی جرمن ایمیائر) کے مہمان رہے۔ہم اس بات کی کمی شدت سے محسوں کرتے ہیں کہ ستفتل کے سیاستدان اور خدا کے ایک عاجز ومنکسر بندے کی آپیں میں ملا قات کیونکر ہوئی اوران کے درمیان کیا گفتگو ہوئی۔ آ ب ج بیت الله کیلئے ہندوستان ہے سات مرتبہ مکہ مکرمہ تشریف لے گئے

ان میں سے تین مرتبہ بیسفرافغانستان کے سنگلاخ چیٹل خوفناک یہاڑوں کے ننگے پاؤں گزرتے ہوئے پیدل طے فرمایا۔ جب آپ تقریباً دس سال کے بعد وطن والبن لوئے تو آپ کے اپنے لوگ بھی آپ کو پہیان نہ سکے۔ آپ کا آبائی مکان کھنڈر بن چکاتھا۔ آپ نے تمام گاؤں کا چکرلگایا۔لیکن کوئی بھی ایک فقیر کوخوش آمدید کہنے آ گے نہ بڑھا۔آپ کے پچھوزیز وا قارب نے تو آپ کی آمد کی خبرین کر ہالکل ہی کنارہ کشی اختیار کرلی که نمیں ایسانه ہو که آپ ان سے اپنی جائیداد کا مطالبه ہی کردیں۔جس یرانہوں نے قبضہ کررکھا تھا۔ آپ اُن کی سردمہری پرمسکرائے اور فرمایا کہ' اُن کا خیال ، کہ ہم اپنی جائیداد کے حصول کی خاطروا پس آئے ہیں۔ ہمیں اس کی کوئی پرواہ ہیں۔' پ بہت جلدوہاں سے جلے گئے اور اپنی مسافرانہ زندگی پھر ہے شروع کر دی۔ آپ غالبًا 1857ء میں لکھنؤ واپس تشریف لائے۔جہاں چندلوگوں نے آپ کو بغاوت قبل دیکھا۔آپ نے تقریباً بچیاس سال یااپی زندگی کا زیادہ تر حصہ سیاحت میں گزارا۔ کیکن اس دور کے بہت کم حالات منظرِ عام پرآئے۔ یہاں تک کہ 1899ء میں آپ نے واپس تشریف لا کراہینے مریدین ولحبین کی استدعایر دیوہ شریف میں مستقل قیام منظور فرمالیا تاہم اس کے بعد بھی اپنے آبائی علاقہ کے گردونواح میں اکثر و بیشتر مخضر رنگ اختیار کر گئی تھی۔ میہ گوشہ بینی کی کیفیت یقینا آپ کے حسب حال تھی۔ کیونکہ جومین عالم شباب میں عشق حقیقی میں فناہ ہوکر دنیاو مافیہا ہے دست بر دار ہوجائے اس کیلئے اس کے علاوہ اور کونسا طرزِ حیات ہوسکتا ہے۔لیکن انسانی جذبات کی قربانی کارپرمطلب ہرگز نہیں کہ آپ کا دل سوز وگداز ہے خالی تھا۔ آب چونکہ ہروفت محوِ ذات رہتے تھے چنانچہ نوروفکراورانہاک واستغراق کے باعث بہت کم اورمخضر گفتگوفر ماتے۔آپ نگاہیں نیجی کئے تیز مگر دھیمے لہجے میں گفتگو 

فرماتے۔آپ اکثراین بات کے معانی ومفاہیم پرزور دینے کیلئے اپنے الفاظ کو دہراتے۔ گوہ یے گا گفتگوبغض وحقارت سے یاک ،سادہ اور مختصر ہوتی لیکن آیے احساس ظرافت ہے بہرہ نہ تھے۔ گویا آ ب ابوسینا کی بیان کر دہ عارف کی تعریف کی بہترین مثال تے کہ اُلْعَارِفَ فَرِحُونَ بَشَّاشُونَ بِسَمُونَ إِسَّمُونَ (لِينَ ایک عارف کے چہرہ پر ہمیشہ فرحت ، بٹاشت اور مسکرا ہٹ ہوتی ہے۔ )۔ آپ کا اندازِ تکلم نہایت شگفتہ تھا۔ دوران گفتگوا کٹرمسکراتے مگرییسکراہٹ بھی تیقیم کی حد تک نہ بڑھی۔ غرباء ومساکین کوآپ خصوصی توجه شفقت اور مهربانی سے نواز تے۔ آپ کاعمومی روبیہ بھی انتہائی بحز وانکساری کا حامل ہوتا۔ آپ کا ظاہر آپ کے باطن کے عین مطابق تھا۔ آ یہ کے خدوخال انتہائی حسین وجمیل تھے۔ بیشانی مبارک دانشورانہ اور مدبرانہ نثانیوں کی حامل اور غیرمعمولی حد تک کشادہ تھی لیکن آپ کے حسن و جمال کی کشش کا اصل مرکز آپ کی آنکھیں تھیں جوانتہائی مسحور کن ، دککش اور ایسی متاثر کن مقناطیسی قوت کی حامل تھیں کہ جن کے وار ہے کوئی نیج نہ سکتا تھا۔ جب آ پے کسی ہجوم یا جمع کے ساتھ چل رہے ہوتے تو آپ کاسرِ اقدس سب سے بلندنظر آتا۔ آپ بھی کری یا صوفہ ہر تشریف فرمانه ہوئے اور نہ ہی بھی جاریائی یا بلنگ استعال فرمایا۔ آپ ساری زندگی فرش پر آ رام فر ماہوئے کیکن بغیر تکبیہ کے۔آپ کے بعض مریدین کابیان ہے کہ آپ کو مجھی غفلت کی نبیندسوتے ہوئے ہیں یا یا گیا۔ اگرآ ہے بھی کسی ایک سڑک یار ستے ہے گزرتے تو پھر جب بھی دوہارہ آ ب کا گزراس جگہ ہے ہوتا تو دوبارہ اس رستہ ہےتشریف لے جاتے ۔اگر آ پ کوکسی دوسرے رہتے نے لے جایا جاتا تو فوراُوالیں آئے اور ای پرانے رہتے پر جلتے ۔اس طرح دوران سفرجائے قیام اورا متخاب میزبان کے متعلق بھی تنی سے وضعداری پر کاربند ر ہتے۔ بیصفت (وضعداری) اُن نایاب اخلاقی خصوصیات میں سے ایک ہے جن سے دائی تعلقات اور پرخلوص مراسم پروان چڑھتے ہیں۔ آپ کے نزد کیک سی شخص سے

ایک مرتبہ کی ملاقات ہمیشہ کی ملاقات کے متراد ٹ تھی۔ آپے محرم الحرام کے ابتدائی دس دنوں میں غیرمعمولی خاموشی اختیار فرمالیتے۔تاہم آپ مرشے سننا پیند فرماتے لیکن آ ب تاكيد فرمات كه خوش الحاني كے ساتھ سانحه كربلا كے حقيقي واقعات بيان كئے جائيں۔ آب ظاہری دکھاوے کے ماتم کی حوصلہ شکنی فرماتے ۔ جب تعزیبہ آپ کے آستانہ و مبارک کے بیاس سے گزرتا تو آپ اس کے احترام میں کھڑے ہوجاتے اور بعض اوقات تعزیہ کے ساتھ بھی جاتے۔آپ مم الحرام کے دوران موسیقی (قوالی) ہرگزنہ سنتے ۔ دوسرے اوقات میں جب ساع کا اہتمام ہوتا تو تبھی آپ پر وجد و حال کی وہ کیفیات نه دلیمی گئیں جوعمو ما کم در ہے کےصوفیوں پروار دہوئی رہتی ہیں۔ درج بالاسطور میں آ ہے کے روز ہ کے معمول کے حوالہ سے بات ہور ہی تھی ضروراستعال فرمایا کریں۔آیہ نے ان کامشورہ قبول فرمایالیکن اس ممل پرائے نام نہیں بلکہ فقط خدا کے سہار ہے بھی زندہ رہ سکتا ہے۔ ☆☆☆ 

1 400 CM

ہ ہے کی صوفیانہ تعلیمات بیان کرنے سے بل تصوف کے متعلق سچھ بیان کرنا غلط نہ ہوگا ۔ یونانیوں کے'' صوفیانہ اسرار و رموز'' (بیانیفنز کے مہذب اور باشعور شہریوں کی ایک ایسی تنظیم تھی کہ جس کے اندرصرف صاحبانِ اسرار سالکین حق کو داخلہ دیاجا تا تھا۔وہ ندہب کے مشہوراورسرس تصورات کی بجائے ذات بی کے زیادہ قریبی تصوراورمشاہدہ کے تمنائی تھے۔) کے برعکس یہاں کسی شم کے کوئی اسرار ورموز نہیں ہیں۔ ابتدائی دور کےصوفیائے کرام اور اولیائے عظام کی زند گیوں کے گر د داستانوں اور اسرار کا ایک ایبابالہ قائم ہے جس میں تصوف کے ساتھ مافوق الفطرت تصورات و کیفیات کو وابسة كرديا گيائے۔بالكل ایسے ہی جیسے عوام كی نگاہ میں فری میسنری تحریک كوجادو کے ہاتھ وابستہ کیا جاتا ہے۔تصوف کی بنیا دکسی چیز کی شدید طلب اورخوا ہش کیلئے محض رسوم ورواج کی بجائے راسخ الاعتقادی پر ہے۔ابنِ خلدون نے مقدمہ میں اس بات کا جائزہ لیا ہے کہ حضور سرور کا مُنات علیقتیج کے ساتھیوں اور پیروکاروں میں تصوف کے اہم اور بنیادی اصول وضوابط اسی دور میں رائج ہو گئے تھے لیکن دوسر ہے دور میں جب مسلمانوں میں مادیت برستی پیدا ہوگئ تو وہ صاحبان جو مذہبی رجحان رکھتے تھےانہوں نے تقو کی و یر ہیز گاری اور گوشہ بینی کی زندگی اختیار کرلی۔انہوں نے اپناایک علیحدہ حلقہ قائم کرلیا . جنہیں عرف عام میں صوفی کہتے تھے۔ (صوفی کی اصطلاح پہلی دفعہ کرا کے ابو ہا ( دوسری صدی هجری ر 800 سن عیسوی ) کیلئے استعال کی گئی۔اگر جیسن بھرگ کو پچھے متندروایات کےمطابق استحریک (تصوف) کابانی سلیم کیاجا تاہے۔) جامی سمہتے ہیں کہ ابو ہاشم کی زندگی ہیں صوفیا کی بہلی خانقاہ ایک شریف ا<sup>لنف</sup> عالی مرتبہ عیسائی کے ہاتھوں تغییر ہوئی ۔ بیاسلام میں راہبانہ طرزِ حیات کی ابتداء تھی جو

اگر چہ پیمبرطان اسلام کی تعلیم کے خلاف تھی کہ''اسلام میں راہبا نیت نہیں۔' پیصوفیاء کے ذریعے تصوف کا حصہ بن گئی۔ بیغالبًا اٌ رام کی زندگی اور گوشہ بینی کی خواہش ہوگی جو بالآخرانتهائی صورت میں مکمل طور برتر ک دنیا کی شکل اختیار کر گئی لیکن صوفیائے کرام کی اکثریت دنیامیں قیام کرنے پریقین رکھتی تھی نہ کہاں سے تعلق رکھنے پر ۔ آغاز میں اُن کو بہت زیادہ مسنحروتفحیک کانشانہ بنایا گیااور وہ لوگ جو قانون کی روح کی بچائے فقط اس کے الفاظ کے سرسری عامل تھے وہ انگی اس روش پر اعتراض کرتے تھے جیسا کہ آج کچھ مسلمان طبقے یا فریقے کررہے ہیں۔لیکن زیادہ عرصہ نہ گزراتھا کہ ان لوگوں کواپنی صفوں میں مشہور فقیہہ اور عارف دکھائی دینے لگے۔امام شافعیؓ (ایک عظیم مسلم فقیہہ) کہتے ہیں کہ تمام اہلِ عالم کا مجموعی روحانی علم بھی اُن کے علم کی برابری نہیں کرسکتا لیکن پھر بھی خاطرخواہ ترقی ہوئی اور اس گروہ کے چندایک انتہائی ترقی پیندعناصر کا خانقابی نظام کے سر پرستول اور رہنماؤں ہے تنازعہ شروع ہوگیا۔جوبالآخر منصور ابن حلاح کیلئے سزائے موت کا حکم صادر ہونے پراپنے انجام کو پہنچا۔ یہ کہانی زبان زدِعوام ہے کہ س طرح اس کا جواز تلاش کیا گیا۔ان سے منسوب انتہائی خوبصورت اقوال میں سے ایک رہے کہ جو کوئی خدا کی پرستش کسی عام رسمی ندہب کی روشنی میں کرتا ہے۔وہ ایبا ہی ہے جیسے کوئی سورج کوستاروں کی روشنی میں تلاش کرنے کی کوشش کرے۔حضرت بایز بد بسطامی ؓ جو كەقرون اولى كے انتہائى عظیم اور ممتاز صوفی تھے ان كے مطابق كسى درويش كى پر كھاور یجیان کرامت کا اظہار نہیں بلکہ تقوی و پر ہیزگاری کی سنہری اور سچی زندگی ہے۔اندر کی روشن کی طلب اور جا ہت نے اسلامی دنیا کے قلوب اور خیالات میں گھر کرلیا اور نصوف مذہبی حلقوں میں جنون کی حدوں تک جا پہنچا۔ قبل تصوف صرف قديم مندوؤل ميں ہى رائج نەنھا بلكە ئىيسائيوں ميں بھى عام تھا۔اس },⊣@,⊣@,⊣@,⊶®,⊣@,⊢,@,⊢,@,⊢,@,⊢,@,⊢,@

توجیهه کی وجه شاید رہے کے مغربی مصنفین پیصور پیش کرتے ہیں کہ تصوف ویدانت کے فلیفہ (علم حاضرات) یا نوافلاطونیت سے اخذ کیا گیا ہے ۔ ابنِ خلدون کی عظیم سند (جس کااویر ذکر کیا گیاہے)نے اس نظر مید کی ممل طور پرتر دید کر دی ہے کہ تصوف دامن اسلام یہ لگایا گیا ایک ہوند ہے۔اس اختلاف کی اصل وجہ عام مسلمانوں کے خیالات ہیں۔حالانکہ تصوف کی بنیاد کسی بیرونی چیزیہ ہیں بلکہ مل طور پر قرآن یاک کی تعلیمات یر ہے۔ وہ عظیم شخصیت کہ جنہوں نے سب سے پہلے تصوف کو ایک مستقل شکل دی حضرت امام غزالی " منصے ۔ جویانچویں صدی هجری میں ہوئے ہیں ۔ آپ تصوف کو کفش راہیا نیت ہے میز کرنے کے متمنی تھے۔لہذا آپ نے تصوف کوراسخ الاعتقادی کے ساتھ اتحاد اورانس سے منسلک کیا اور اسے الہامی اور النہیاتی بنیا دوں پر متعین کیا۔ لیکن تصوف محض عالم ارواح کے مطالعہ کا نام ہی نہیں بلکہ کا ئنات کی حقیقت تک جینچنے کا ایک عملی طریقہ ہے۔اس گروہ کی محض تاریخ جان لینا ہی کافی نہیں بلکہاس میں بصیرت ہے اکتماب کیاجانا جامئے ۔تصوف کا سب سے پہلاسبق ریہ ہے جوعام آ دمی کی دسترس سے باہر ہے کہ فناہ کی منزل ذوق وشوق کے ساتھ تفویٰ سے منسلک ہے ۔لہذا طریقت کے اسرار ورموز فقط چندایک اُن منتخب افراد کوعطا کئے جاتے ہیں جن میں روحانی ترقی کی خواہش اورصلاحیت موجود ہوتی ہے۔ یہی دجہ ہے کہروحانیت پراسرار کا ایک پر دہ ہمیشہ صوفیاء کے دائمی اہری اور آفاقی پیغام کی بنیاد محبت پر ہے۔ بدلفظ اُن کی ہے بڑے تکنیکی انداز میں استعال کیا گیا ہے۔مولا نارومؓ کےمطابق ہیروہ جو ہر ہے جوغیرمرئی ذزات کی صورت میں مرتب کیا گیا ہے جو کہ ایک دوسرے کے درمیان (یا ہمی) کشش کا ذریعہ بنتا ہے۔ (مولانا جایال الدین رومیؓ (604ھ تا672ھ) جو کہ تصوف میں ایک بہت بڑی اتھارٹی تسلیم کئے جاتے ہیں۔آپ نے اپنی مشہور مثنوی میں ایسےنظریات پیش کئے ہیں جو ششش تقل اور قانونِ ارتقاء سےمطابقت رکھتے ہیں۔

جن سے انسان آج تک گزرا ہے۔ بیامر قابلِ ذکر ہے کہ ایک صوفی نے ان نظریات کو ( جاہے وہ کتنی ہی ابتدائی شکل میں کیوں نہ رہے ہوں ) نیوٹن اور ڈارون کے پیدا ہونے سے صدیوں پہلے دریافت کیا اور ان سے بحث کی ۔ بیمعاملہ مغربی سائنندانوں اور ہمارے طالب علموں کی نوجوان سل کیلئے قابلِ توجہ ہے۔ چنانچہ ایمانداری کا تقاضابہ ہے كمشرقي صوفياءكوفطرت كے قوانين كا زيادہ حقيقى عالم سليم كيا جائے ) بيرقانون نامياتى نهاحت کی ہے۔ بیردلیل ہےاس بات کی کدانسان مادے سے ترقی یا کر ہیں کہ' خدا کی محبت کوتیج طور پر سمجھنا بہت مشکل امر ہے۔ کیونکہ علماء کا ایک گروہ تو اس بات سے تی سے انکار کرتاہے کہ انسان اس سے پیار کرسکتاہے جواس کی صنف سے علق ہی نہیں رکھتا۔وہ خدا کی محبت کی صدود قائم کرتے ہیں کہاس کی فقط فر مانبر داری کی جاسکتی ہے۔ اس کی محبت فقط اس کے علم سے حاصل کی جاسکتی ہے۔ "کیکن اس محبت کی بڑی وجہ، جس مين ملتاب زات الله خَلَقَ آدَمَ عَلَى صَوْرَتِهِ (مَثَلُوة شريف) ترجمه: درحقیقت الله نے انسان کواین صورت پر بنایا۔ تصوف میں عملی تربیت کیلئے ضروری ہے کہ تیج طور پر ترکب دنیا کی مشق کی جائے اور روحانی پیشوایا شیخ کی رہنمائی میں صوفیائے کرام کے احکامات کی تعمیل کی جائے۔ کوئی بھی شخص گیان دھیان (ار تکازِ توجہ رتصورِ شخ) کے ذریعہ اسی وفت قربِ خداوندی حاصل کرسکتا ہے جب اس کا ذہن طویل مجاہدہ کے باعث صاف ستھرااور پاکیزہ ہو چکا ہو۔اس عظیم معاملہ کا انحصار شخ کے کردار پر ہے۔ بیکہاجا تا ہے کہ پہلے شیوخ اعلیٰ قسم کے تفوی و پر ہیز گاری اور علم وعرفان کے حامل ہوتے تھے لیکن اسلام کی میچے روح اور حقیقی علم 

کے زوال کے باعث طریقت کاروایت تقترس مخالف قو توں کے خلاف اپنا دفاع نہ کرسکا۔ عصر حاضر میں شیخ اور پیرکہلانے والوں نے شیرینیوں ، چڑہاووں اور نذر و ناز کا طریقه کارمتعارف کرایا۔ جواُن کے پیش روبزرگان کے طریقه کار کے خلاف اور (ان کی تعلیمات کے ) بالکل برعکس ہے۔ان کے اس آ زادانہ نذریں قبول کرنے کے عمل نے انہیں آرام و آسائش اور تعیشات کی زندگی سے متعارف کرا دیا۔اس چیز نے کٹوفتم کے علماء کے حسد کو ابھارا جومشکوک فنؤے جاری کر کے اور مساجد میں نمازیں یر ها کرمشکوک روزی کماتے شھے۔اُن کے باہمی نقصان کی وجہ سے جولائن ان دونوں یار ٹیوں کونشیم کرتی ہے وہ وفت گزرنے کے ساتھ ساتھ اور زیادہ گہری ہوگئی۔صوفیاء نے علم سے ہاتھ تھینج لیا اور علماء نے روحانیت سے۔اخلاقی و باطنی صفائی اوریا کیزگی اور اسلاف کی رواداری و بردباری حجوز دی۔ دنیا داری کی طرف میلان نے اس گروہ کا تمام کر دار ہی یا لکل تبدیل کر کے رکھ دیا۔ ( زوال اور نقصان کے )ان اسباب کے سلسلہ کح اورحقیقت ربھی ہے کہ جواس کے بلنداخلاقی معیار پراٹر انداز ہوئی و واپر انی شعرا جب مناسب حدود ہے تجاوز کر گئی تو طریقت میں شرافت کھو بیٹھے ہیں ۔ تیسر ہے درجہ کےلوگ جو جنت کے پاسپورٹ دینے کا دعویٰ رتے ہیں اور مریدین کی خوش اعتقادی بلکہضعیف الاعتقادی کی بنیادیر ایناسار کاروبار جلاتے ہیں۔جن کےاخراجات یروہ کھاتے بیتے بلتے اور بگڑتے جاتے ہیں . نے نے طور طریقے متعارف کراتے رہتے ہیں ۔ رارات کی بوجاد پرستش ۔جو کہتمام تر اسلامی تعلیمات یہاں پر رپھی بیان کیا جا سکتا ہے کہ بہت زیادہ دین علم (جو کہاہ کم ہو چکاہے ) تصوفہ کی ملی زندگی میں بصیرت کے حصول کیلئے ضروری نہیں ۔ بلکہ زیادہ ضروری چیز خدا کی سجی

محبت اورروحانی ترقی کیلئے جوش وجذبہ (اور تیجی طلب) ہے۔ روحانیت کی جوشکل یورپ اور امریکہ میں پیش کی جاتی ہے وہ مشرقی صوفیاء کی روحانیت ہے بالکل مختلف ہے۔ان ممالک میں پیفقط میز کے گردگھوتی ہے اوراس کا مقصد روح برضرب لگانا اور مرے ہوئے لوگوں کی ارواح ہے کسی ذریعہ ہے رابطہ قائم كرنا ہے۔اس ملك میں لوگ روحانی مفكرین ہے واقف وشناسا ہیں لیکن تصوف میں ایسی مشقوں سے وابستگی غلط ہے۔ پورپی ارواحیت پرستوں نے سیمجھنا شروع کر دیا ہے کہ روحانی مفکرین کے حلقے محض ہنمی نداق ہیں۔جن کی بنیاد شعبدہ بازی اور فریب پر تجریات کرتے ہیں۔روح کی نقل مکانی کے بارے میں اورروح کے خالق کا ئنات ساتھ مابعدالطبعیاتی تعلق کے ہارے میں ،کیا فرق ہے آدمی کی عمدہ حالت اور کم درجہ کی حالت میں یا انسانی بھلائی کیلئے کیا تجویز کیا جاتا ہے، جن کاتعلق عام اخلاقیات کے میدان سے ہے لین جب کوئی اعلیٰ روحانی مقام کے حصول کیلئے اپنی ذات کو بھول جاتا اورا بنی خواهشات نفسانی کوقربان کر دیتا ہے تب وہ کہہ سکتا ہے کہ ذات خداوندی کاحقیقی علم حاصل ہو گیا ہے۔ یہی وہ بات ہے کہ جوتصوف ،سکھانے کا دعویٰ کرتا ہے۔ بعد میں مغربی نظریات کی رّواورخصوصاً بونانی فلسفہ کے باعث تصوف میں جومشر کانہ رجحان آیا وه قندىم تصوف ميں موجود نه تھا۔ سپنزاکےمطابق ' خداکوجانااس صدتک کہ ہم اے جان سیس یم طاقت ہے یمی ذاتی حکمرانی ہے اور یمی امن وسکون ہے۔'' حاجی صاحب خدا کی ایسی ہی پہیان ر کھنے والے لوگوں میں سے ایک ہیں جیسی کہ پہیان ہونی جاہئے ۔ آپ کسی نے گروہ یا فرنے کے باتی نہیں تھے بلکہ آپ ایک غیر معمولی صلاحیت اور نیکی کی علامت تھے۔ آپ کے سلسلہ کا مرکزی خیال''مقدس خدائی اور آفاقی محبت'' ہے۔ایک انگریز شاعر اس خیال میں ان الفاظ کے ساتھ روح پھونکتا ہے وہ کہتا ہے کہ''محبت عدالت،گھر اور قبر 

سب جگہ حکومت کرتی ہے۔محبت کیلئے جنت ہےاور جنت کیلئے محبت' بیمحبت ہی تھی جس نے عظیم رومی کی روح کوآ گ لگا دی اور وہ بے ساختہ بول اٹھے۔ شادیاش اے عشق خوش سودائے ما اے طبیب جملہ علت بائے ما اے دوائے نخوت و ناموس ما اے تو افلاطون و جالینوس ما (اے عشق توابیا ہے کہ تیری ہدولت خیالات درست ہوجاتے ہیں۔جھے سے سب امراض کاعلاج ہوجاتا ہے۔ تجھ سے نخوت و ناموں کاعلاج ہوتا ہے۔عشق کواس عار وننگ کے رفع کرنے میں بہنست دوسرے اخلاقِ ذمیمہ کے ایک خاص صفت حاصل ہے کیونکہ عشق کیلئے ذلت لازم ہے اور ذلت اور ناموں جمع تہیں ہوتے ایک کے غلبہ ہے دوسرا جاتا رہتا ہے۔لہذا اےعشق تو ہی میرے لئے معالج وحکیم افلاطون و بیالک دلچسپ چیز ہے کہ ہم آج کےمغربی ارواحیت پرستوں کی تحریروں میں قدیم صوفیانه نظریات کی صدائے بازگشت کا جائز ہ لیں ۔ابیکمشہورومعروف امریکن مصنف رالف والڈوٹرائن'' ذات ِلامحدود کے ساتھ ہم آ ہنگی'' میں تضوف کے متعلق كہتے ہيں: ''جس لمح ہم اينے آپ كوبصد ذوق وشوق بہيان ليتے ہيں تو محبت سے لبريز ہوجاتے ہیں۔ پھرہمیں ہرشے میں فقط حسن ہی حسن نظر آتا ہے اور جب ہمیں یاد آتا ہے کہ ہم سب ایک لامحدودروح کے ساتھ بکساں وابستہ ہیں تو ہم محسوس کرتے ہیں کہ ہم سب تو ہا ہم متصل ہیں ۔سب کی زندگی ایک ہی جیسی ہے ۔ پھرتعصب جاتا رہتا ہے اور بغض وعناداورنفرت ختم ہوجاتے ہیں۔محبت پھلتی پھولتی ہےاوراسی کاا فتر اراعلیٰ قائم حاجی صاحب این مریدین کوارشاد فرماتے ہیں کہ ہم سے محبت کرواور ایک

دوسرے سے محبت کرواوراسی نکتہ پر بے بناہ زور دیتے ہیں۔ ا بیک صوفی علم وعرفال کے رہنے پرجس منزل کے حصول کیلئے کوشاں ہوتا ہے اس کیلئے کئی منازل طے کرتا ہے لیکن حاجی صاحب اس راہ میں دیگر صوفیائے کرام کی ما نند منزل به منزل نہیں بڑھے بلکہ کہا جاتا ہے کہ آپ جوانی میں بھی روحانی علوم میں اتنے ہی ماہر تھے جتنے کہ اپنی زندگی کے اختنام پر تھے۔لہذاای وجہ سے آپ کو مادرزاد ولى الله كها جاتا ہے۔ بيجى وثوق كے ساتھ كها جاسكتا ہے كه آپ كوحضرت على المرتضى " سے بلاواسطہ روحانی فیض حاصل تھا۔جن کے بارے میں صوفیائے کرام کاعقیدہ ہے کہ انہوں نے روحانی تربیت پیغم ِ اسلام حضور سرور کا سُات علیہ ہے حاصل کی۔ ایک مبتدی کوروحانی تربیت کی پہلی منازل میں دوسم کے انتہائی اہم اور عملی سباق پڑھنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ایک تو کل علی اللّٰداور دوسراتسلیم و رضا لفظ تو کل کے عمومی معنیٰ خدا پر بھروسہ ہے۔ کیکن بیلفظ مسلمانوں کے اُس خاص طبقے نے غلط مفہوم میں استعال کیا ہے جنہیں نہ ہی رجان والے لوگ کہا جاتا ہے۔ ہزاروں لوگ جوکوئی مفید کام کر سکتے ہیں ان کی گذر بسر زکوٰۃ اور خبرات پر ہوتی ہےاور وہ خانقاہوں اور مدرسول میں رہتے ہیں اور اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہوہ اینے ند ہب کی تعلیمات پر عمل پیرا ہیں ۔ گویا وہ کافی حد تک فقط خدا پر ہی اینے گذار ہے کے ذرائع کیلئے اعتماد کرتے ہیں۔ بیر چیزان کی خودی اورخوداعتادی کی روح کوختم کردیتی ہےاورمعاشرے میں بے کارافراد کی تعداد میں اضافہ کرتی ہے۔صوفیائے کرام اس لفظ کو بہت ہی مختلف انداز میں کیتے ہیں ۔جیسا کہ امام غزالیؓ اس کی تشریح یوں کرتے ہیں:'' جب اسرار و رموز کایرده اُنھتا ہے تو بندہ مشاہرہ فن کے ذریعہ اس حقیقت تک پہنچتا ہے کہ خدا کی ہستی کے علاوہ اور بچھ بھی نہیں ۔ بیعلت ومعلول کا سلسلہ محض تو ہم ہے اور بیر کہ وہی خالقِ حقیقی ہے اور کاروبارِ حیات جلانے والی وہی ہستی ہے۔اس پر کیف ریاست میں صوفی بیرونی اعمال کے اعتبار سے خودمختار بن جاتا ہے اور خدائے واحد پر اُس کی رضا کی خاطر مکمل 

اعتاداور بھروسہ کرتا ہے۔'' یہ اوپر بیان کیا جا چکا ہے کہ حاجی صاحب نے جب گھر حچھوڑ اتو اپنی تمام جائیداد تقتیم فرما دی تھی ۔جس مکان میں آپ نے آخری سالوں میں قیام فرمایا وہ بھی آ پ کی ملکیت نہیں تھا۔آ پ کے بچھ مریدین آ پ کیلئے کھانے کا انظام کرتے اور آ پ کی خدمت میں پیش کرتے۔لین آب نے بھی اس کیلئے بھی کسی سے کہائیں۔آب نذر نیاز قبول نه فرماتے اور رویے بیسے کو بھی ہاتھ نه لگاتے ۔بعض اوقات لوگ آپ کی خدمت میں تحا نف پیش کرتے۔جنہیں آپ مستر دنو نہ فرماتے لیکن (اینے یاس بھی نہ ر کھتے اور ) دوسر ہے لوگوں میں تقسیم فر مادیتے۔ آپ فر ماتے کہ ایک فقیر کا حقیقی معیار ہیہ ہے کہ وہ کسی سے پچھ نہ مانگے ۔ حتیٰ کہ خدا ہے بھی نہ مانگے ۔خدا کی محبت دوسری تمام محبتوں اورخوا ہشوں کومٹادیتی ہے۔ خدا کی رضا کی خاطر ہرنتے کے ترک کیلئے آپ نے ایسے۔ ) طبیعت ٹھیک نہیں تھی تو آ یہ کے معالج کیلئے اس سوال کا جواب مشکل تھا کہ آ پ کوکیا تکلیف محسوں ہوتی ہے۔ آ پ کی زبان مبارک ہے بھی کوئی ایک لفظ بھی ایبا نہ نکلا کہ جس سے بیر پیتہ چل سکتا کہ آپ کو کیا تکلیف دریافت کرنے پر ہمیشہ فرماتے کہ ہمیں کوئی تکلیف نہیں (ہم اچھے ہیں)۔ ریھی پسندنہ ردوس ہے آی کے سامنے اپنی تکالیف بیان کریں ۔ بلکہ انہیں راضی برضا ۔ ہے کی تا کیدفرماتے ۔آ سائی فیصلوں میں مدا خلت کے دعویٰ (جبیبا کہ بعض بیصے ہیں) ہے دورآ یے ممل طور پر رضائے الہی کے تابع تھے۔آپ نے اپنے طرزِمل سے میرثابت کر دیا کہ اللہ تعالیٰ نے جوتو اندینِ فطرت وضع کئے ہیں بندہ کی ذمہ داری ان سے معاونت کرنا ہے۔ بیابدی و دائمی قانون کے مطابق ضبطِ نفس اور رضا وتو کل کی اعلیٰ

🤝 محبت میں فاصلوں کی کوئی اہمیت نہیں ۔اگر تنہیں ہم سے محبت ہے تو ہم تمہارے ساتھ ہیں ۔اگر چہتم ہزارمیل کے فاصلہ پر بھی ہو۔(محبت ہے تو ہزارکوس پر بھی المراضة المان اوریقین سے ہے۔ (محبت عین ایمان ہے۔) المحبت كفركوا يمان اور يينى كويقين ميں بدل ديتی ہے۔ انتظام عاشقانِ اللي كے خیال کے مطابق ہے۔ (عاشق کے خیال پر دین و دنیا کا انتظام ہے۔) الله خدا ہے بھی کچھنہ مانگوحتیٰ کہ بھو کے مرجاؤ۔ وہ سب جانتا ہے۔ ( فقیر کو چیا میئے کہ ا اللّٰہ ہے بھی نہ مانگے ۔کیاوہ ہیں جانتا جوشہرگ سے بھی قریب ہے۔۔۔فقیری ہیہ۔ کہ ہاتھ کی کے آئے نہ پھیلائے اللہ ہے بھی بے پرواہ رہے۔ وہ خود ہی فرماتے ہیں۔ نحن اقرب اليه من حبل الوريد \_وهسبراحت وتكليف و يكهت بين )\_ اصل دنیاطلی خدا کو بھلا دینا ہے۔ (جو دنیا کے انظام میں پھنسانس کے دل میں کے محبت ِ الٰہی کی جگہ ہیں رہتی \_ ) ا کیا ہے فقیر کی کوئی مرضی ، پیند ، حاجت یا خواہش نہیں ہوتی ۔ (بڑی فقیری رہے کہ ہاتھ کی کے آگے نہ پھیلائے ---فقیر کوسوال حرام فقیرہ ہےجس کے پاس پچھنہ ہو۔) اسلام اورایمان دونوں ایک نہیں ہیں۔(اسلام اور چیز ہے ایمان اور چیز ہے۔۔ طریقت مختاج ملت ظاہری تہیں ہے۔) 🕸 ہمیشہا کیک حال میں رہو۔ (ہمیشہا کیک ہی راہ پہ چلتے رہو۔) 🛣 جوتم ایک دفعه کرو ۔ا ہے جاری رکھو۔ (بڑی وضعداری پیہے کہ جوکرے وہ کئے جائے---وضعداری بڑی چیز ہے۔) المرایر بھروسہ رکھو۔اگر تمہیں اس پر سیالیتین ہےتو بھراپنی روز مرہ ضروریات کے 

متعلق بھی پریشان ہونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ ایمان شک وشبہ سے یاک ہونا حیا بہتے۔ 🚓 کوئی سانس یا دِ البی ہے خالی نہ جائے۔ 🚓 جوخدا کو یہاں نہیں دیکھ سکتے ان کو کعبہ جانے کی کیا ضرورت ہے۔ 🚓 مسحد،گر جا،مندرسب جگهو ہی ایک خدا ہے۔ 🛠 خداعرش پرہیں۔وہ ہرجگہ موجود ہے۔جواس دنیا میں خدا کوہیں دیکھ سکتاوہ اندھا ہے 🖈 اگرتمہاراعشق سیاہے تو خدا کوان آئکھوں ہے دیکھ سکتے ہو۔ بغیر دیکھے کیسے محبت کرو گے۔ آ خری دو اشارات کا اگر ہم سینٹ جان کے پہلے مکتوب کے ساتھ موازنہ کریں تو بے جانہ ہوگا۔'' مبارک ہیں خدا کے بینے (معاذ التدسی کوخدا کا بیٹا کہنا شرک عظیم ہے بیمیسائیوں کا باطل عقیدہ ہے۔ یہاں'' مبارک ہیں خدا کے مقرب ومحبوب بندے' کہاجانا جا بہتے۔) ہم جانتے ہیں کہ وہ جب ظاہر ہو گاتو ہم اس کووییا ہی دیکھیں یقول صوفیائے کرام کی اکثریت کے اس مشتر که ماورائی اصول کی نشاندہی کرتا ے کہ خدائے واحد ہی موجو دِ حقیقی ہے ماسوائے اس کے ہر شے لاموجود ہے۔ بیصوفیائے کرام اورعلائے عظام کے درمیان ایک بہت بڑا نزاعی مسئلہ ہے۔خودصوفیا ہے کرام کے درمیان بھی اس مسئلہ میں اختلاف ہے۔ان میں سے ایک گروہ نظر رہےء ہمہاوست ( سیچھوہی ہے) کے خلاف ہےاور وہ اس کے برعکس نظریہء ہمہاز اوست ( سب بیچھاس ہے ہے) پریقین رکھتے ہیں اور بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ کا ئنات کی تمام اشیاءاُس کی مختلف صفات کی مظہر ہیں۔حالانکہ اس کوشلیم کرتے ہیں کہ جملہ خلیق ایک ہی رشتہ احدیت میں مربوط ہے۔بہرحال صوفیائے کرام کے اس نظریہ میں کوئی چیز بھی غیرشرعی نظر نہیں آتی ۔ بلکہاس کی تائید قرآن یاک کی اس آیت مبار کہ ہے ہوتی ہے۔خدائے بزرگ و برتر نے فرشتوں كونخاطب كرتے ہوئے فرماما : فَياذَا سَنَوْيْتُهُ وَ نَيفَ خُتُ فَيْهِ مِنُ ۚ رُوْحِي فَقُعُوْا لَكُمْ

سلیجیدین ٥ (ترجمه): 'جب اس کو (صورت انسانیه میں) درست کرلوں اور اس میں اپنی روح بھونک دوں تو اس کے سامنے تجدہ ریز ہوجانا۔'(پہا۔سورۃ الحجر=آ بیت نمبر۲۹) كتاب مقدل قرآن بإك ميں أن كيلئے جواس پرايمان وايقان رکھتے ہيں اس مضمون كى كئى ایک آیات ہیں۔اس حقیقت کے متعلق مزید کسی ثبوت کی ضرورت نہیں کہاں خاک کے یتلے میں روح خدائے بزرگ و برتر کی ہے۔ بیربات تعجب سے خالی نہ ہوگی کہ ایک فلاسفر ا پہلٹیٹس خدا کی کتاب کے نازل ہونے سے پینکڑوں سال پہلے پکاراٹھا'' تو خدا کا ایک جزو ہے تیرے اندرایک ایسی چیزموجود ہے جواس کا جزو ہے۔اے بدنھیب انسان تو خداکوساتھ لئے بھرتا ہے لیکن اسے پیجا نتانہیں۔'' سح المخض کے احساس اور روحانی جو ہر کی نشو ونما اور ارتقاء ہی صوفیاء کا ا اس فندروسعت دی کہ جواس ہے بل اس کو حاصل نہ ہوئی تھی۔ آپ نے ہررنگ وسل اور مذہب وملت کے مرداورعورتوں کوانتہائی فراخد لی سے داخلِ سلسلہ فرمایا۔ آپ نے واضح الفاظ میں اعلان فر مایا کهمسلمان ، ہندو ، مجوسی اور عیسائی اُن کی نظر میں سب ایک جیسے ہیں۔آپ کی بارگاہ میں ہرکوئی فطرت کے اس اصول کو بخو نی محسوں کرنے لگتا تھا که گویاساری کا ئنات با ہم مربوط ہے۔ (اورایک کنیہ ہے۔) ہمارے ہاں صوفیاء کے تین مشہور سلاسل قادر رہیر، چشتیہ اور نقشبند رہیر ہیں ۔ حاجی احب کا تعلق پہلے دوسلاس سے ہے۔ دوسر مصوفی درویشوں کی طرح آپ لوگوں کو تخلیہ میں بیعت نہ فرماتے ۔آپ نے مختلف مذاہب کے لوگوں کیلئے مختلف طریقہ ء بیعت اختیار فرمائے۔جب آپ یہودیوں اور عیسائیوں کو بیعت فرماتے تو آپ حسب ذیل الفاظ اگرتم ان میں سے کئی ایک پرایمان ہیں رکھتے تواہے برانہ کہو۔ادراس کی ممنوعہ باتوں ہے بچو- " (دیھوموی کلیم الله عیسال روح الله اور محمد رسول الله کسی کوبرا نه کهواور حرام نه کھانا۔ ) 

قرآن پاک کےمطابق التد تعالیٰ نے پیٹمبروں میں کوئی فرق نہیں رکھا۔لہذا آپ کی تمام تر تعلیمات کلام الٰہی کے عین مطابق تھیں۔ یہ بے جانہ ہوگا کہ اگر ہم یہاں الکتاب ( قرآن پاک) ہے ایک اور آیت کا حوالہ دیں۔جوناطق ہے کہ' دوئی کے لحاظ ہے مومنوں ہے قریب تر اُن لوگوں کو یا ؤ کے جو کہتے ہیں کہ ہم نصاریٰ ہیں بیاس لئے کہان میں عالم بھی میں اور مشائخ بھی اور وہ تکبرنہیں کرتے۔' (پے۔سورۃ المائدہ=آیت تمبر۸۲) ہرعیسائی لا زمی طور پریہالفاظ ادا کرتا۔عیسائیت اور اسلام میں ماضی میں تصادم کے پیش نظر سے برا اہم دور ہے کہ جب بورپ زمانے کے حقائق کی طرف بڑھ رہا ہے۔ تو اسے جاہئے کہ اسلام کے متعلق اینے نظریات پرنظر ثانی کرے اور اسلام کا بنظر غائر مطالعہ کرے اور اس کے ساتھ ساتھ قدیم تعضیات اور تم علم پور لی مصنفین اور خصوصاً یا در یوں کے بھیلائے ہوئے غلط تصورات کو ایک طرف بھینک دے۔ بور بی سیاستدانوں (اور مدبروں) کیلئے بیرایک غورطلب مسئلہ ہے کہ اسلام اور عیسائیت کے درمیان ایک بڑا اتحادا یک بہت بڑاسیاسی ا ثاثہ بن سکتا ہے۔ ہندوؤں ہے آپ فرماتے''برھاپرایمان لاؤ۔بت پرسی نہ کرو۔ دیانت دار بنو\_' (برہم پہچانو \_ بھرنہ یو جواور جھٹکا نہ کھاؤ \_ ) آپ کے ہاں من وتو کا فرق نہ تھا. (آپ کے بزد یک مختلف ندا ہب کے پیروکاروں میں کوئی فرق نہتھا۔) ہزاروں ہندو جن میں مختلف پنتھ کے سادھواور فقیر بھی شامل تھے۔انہوں نے آپ کی خدمت میں خراج عقیدت پیش کیااورآ بے کےسلسلہ میں بیعت ہوئے۔آ بے ہمیشہانہیں ان الفاظ کے ساتھ خوش آمدید کہتے کہ''ہم اورتم ایک ہیں'' ۔ آپ ہر فرد میں خدا کوموجود بھھتے ۔ کیونکہ آپ نے پہلے اُسے اپنے عرفانِ نفس سے پالیا تھا۔ (بمصد اق من عرف نفس فقد عرف ربہ) آپ غیرمسلموں کواپنا مذہب ترک کرنے کا نہ کہتے اس کے برعکس آپ انہیں انتہائی جوش و جذبہ اور خلوص نبیت کے ساتھ اس پر چلنے کی نصیحت فر ماتے ۔جن کا تعلق کسی بیشہ یا تنجارت ہے ہوتاانہیں نفیحت فر ماتے ہوئے ان کے کام کے اعتبار ہے

مزیدالفاظ کا اضافہ فرماتے۔اگر کوئی شخص بیعت ہونے کے بعد تارک الدنیا ہو کرمکمل طور برروحانی زندگی گزار نے کا اظہارِشوق کرتا تو آپ اے تہبندعطا فرماتے۔(اپنے احرام جبیبالباس جوآب کے سلسلہ کا ایک مسلمہ امتیازی نشان بن گیا) اور پچھ زبانی ہدایات دیتے اور اسے کسی دور دراز مقام پر بھجوا دیتے جہاں وہ رہے اور ہدایات کے مطابق عبادت وریاضت کرے۔زہدوتقو کی کی پابندیاں جومبتدیوں کوسہنی پڑتی تھیں ہمیشہ بخت تصور کی جاتی تھیں ۔مثال کے طوریر ایک شخص (حافظ گلاب شاہ دارتی اکبر آبادی) کوفر مایا که این آنگھیں ہمیشہ کھلی رکھنا ۔ ( آنکھ بند نہ کرد بیدار رہو ) جس کا مطلب بیرتفاکه آ دمی نفس کشی کیلئے ذاتی راحت وآ رام کی خاطرسکون کی نیند تک ترک کر دے ایک اور شخص (مرآت شاہ بھاگل یوری) کو ہدایت فرمائی کہ ہرفتم کی غذا حجوز تھے۔ (اُن سے ارشاد فرمایا کہ پہلے وہ چیز کھا کر بیٹ بھریں جواین جنس کاتم ہومثلاً ہو، اروی ،شکر قندی وغیره کیونکه بیخودتخم ہیںان کو کھایا جائے تو گویاان کا تخم قطع ہوا۔ ہاں آم ہخر بوز ہ اور کدو وغیرہ کامغز کھا ئیں اور تخم کی حفاظت کریں جب اس کی عادت ہوجائے تومغز کا کھاناترک کردیں اوروضع اشتہا کیلئے بھلوں کوسونگھ لیا کریں۔ جب اس پر قدرت ہوجائے تو سونگھنا بھی ترک کر دیں اور تسکین نفس کیلئے صرف دیکھ لیا کریں جب اتن قوت ہوجائے تو دیکھنااصل بھوگ میں جوگ ہے۔) آپ کی تعلیم ہرایک کیلئے کیساں نہ تھی۔ بلکہ ہر فرد کیلئے اس کی استطاعت کے مطابق مختلف تعلیم ہوتی ۔جنہیں یا قاعدہ اور اس کا حوالہ یہاں ہے جانہ ہوگا۔ جب ان میں سے کوئی نیاا حرام لا تا تو آپ سے احرام تبدیل کرنے کی درخواست کرتا۔ جواحرام آپ اتارتے وہ مریدین لے لیتے۔اس کی 

قدر ومنزلت کا بیمالم ہوتا کہ بیناممکن تھا کہ بورااحرام کسی کول جائے۔ بیر بھٹ کرمکڑے مکڑ ہے ہوجا تا۔ جوبطورتبرک تقتیم ہوجا تا۔ بے پناہ عقیدت اور تیفتگی کی وجہ سے بعض او قات اس تبرک کو حاصل کرنے کی خواہش وکوشش اس قند رزیادہ ہو جاتی کہ آپ کوایک ہی دن میں کئی کئی مرتبہ احرام تبدیل کرنا پڑتے ۔بعض او قات آپ کی خدمت میں احرام سازوآ واز ( گویوں یا قوالوں ) کے ہمراہ پیش کیاجا تا۔ ہ ہے ہیر د کاروں کو دوحصوں میں تقنیم کیا جا سکتا ہے۔ایک خرقہ یوش (جنہوں نے زہدوفقر کی زندگی اختیار کی) اور دوسرے دنیا دار افراد (جنہوں نے آپ کا مسلک و عقیدہ تو اختیار کیالیکن اس اعتبار ہے ان کی طرزِ زندگی میں کوئی نمایاں تبدیلی نہ آئی۔) خرقہ بیشوں (احرام بیشوں) کی بھی مزید کئی اقسام ہیں ۔ ایک وہ کہ جنہوں نے ہے (حاجی صاحب) ہے معرفت کی تعلیم وتربیت مکمل کر لینے پراحرام پایا۔اور دوسرے وہ کہ جنہوں نے آپ کی اجازت ومنظوری کے بغیر احرام پہنا اور جوروحانی تربیت سے د نیادارا فراد کی تعدادخرقہ بوشوں کی نسبت زیادہ ہے۔ آپ کے سوائح نگار ایشیااور پورپ کے پچھ حصوں میں تھلے ہوئے ہیں ۔ان میں سےایک حیار لا کھ کی تعداد بیان کرتے ہیں کیکن اگر ہم دوسری تعدادوں کودرست خیال کریں تو محسوں ہوتا انہوں نے احتیاط کا دامن حیوڑ دیا۔ حاجی صاحب نے کسی کو داخل سلسلہ ہونے کیلئے کہا نەترغىب دى۔ آپ جہاں بھى جاتے عزت وتكريم ياتے۔ آپ كى متحور كن شخصيت سىيە کومتاژ کرتی یعوام،امیر،غریب <sup>تعلی</sup>م یا فته اوراُن پڑھآ بسب میں بکسال مقبو<sup>ا</sup> ہردلعزیز تھے۔اس بات ہے بیاصول سمجھ میں آتا ہے کدا گرتم جا ہے ہوکہ ساری دنیا تم ہے محبت کرے ۔ تو تمہیں جا بیئے کہ پہلےتم تمام اہل عالم سے محبت کرو۔ ریلوے شیشن ہو یا قصبوں کی گلیاں آپ جہاں بھی تشریف لے جاتے ہے پناہ ججوم انڈ آتا۔ کہاجا تا ہے

یے پہلےسفر در بھنگہ کے موقع پر جس مکان میں آپ قیام فرما تھے وہاں (مشتا قان دید کا)اس قدررش ہوا کہاس عمارت کا ایک بہت بڑا درواز ہ دفعتا گر کر ٹکڑے ٹکڑے ہوگیا اور آپ کوعمارت کے ایک دوسرے حصہ میں منتقل ہونا پڑا۔ زائرین (مشکوۃ حقانیت کے مطابق جن کی تعدا دتقریباً ایک لاکھی ) سارا دن داخلِ سلسلہ ہوتے رہے لیکن ہجوم سی طرح تم ہوتانظرنہ آتا تھا۔ جب آپ وہاں سے رخصت ہوئے تو تقریبا دس ہڑار آ دی آ پ کے ہمراہ تھے۔آپ رستے میں رکے اور فرمایا کہ ہماری یا لکی کسی بلند ٹیلہ پر ر کھ دو (جس کومرید ہونا ہو وہ ہماری یالکی کو جھولے نیز فرمایا کہ جویالی کو جھولے گاوہ داخلِ سلسلہ ہوجائے گا۔) چنانچہ لوگ یا لکی کوادب وتعظیم سے چھوتے ہوئے گزرتے جاتے اور آپ کے حلقہ ارادت میں داخل ہوتے جاتے۔ایک اور موقع پر ایک ریلو بے شیشن پراس قدر ہجوم تھا کہ کسی کا آپ تک پہنچنا محال تھا۔لیکن ہر شخص متمنی تھا کہ آپ کے قریب پہنچے اور حلقہ بیعت میں داخل ہو۔ آپ نے اردگر دنگاہ دوڑ ائی اور فر مایا ''جاؤ اسب ہمارےمرید ہو۔'' (جاؤہم نے سب کواپنی بیعت میں قبول کرلیا۔) جب ہجوم بہت زیادہ ہوجا تااور مروجہ طریقہ ء بیعت سے ہرشخص کومرید کرنا محال ہوجا تا تو ایک رسی یا جا در (پاکلی یا مکان ہے) باہر نکال کر پھیلا دی جاتی اور آپ فرماتے کہ 'جو شخص اس کو چھولےگاوہ ہمارامرید ہے۔' آ پ کے پور پین مریدین کہ جنہوں نے آ پ سے بچھر بیت یا ا سے تین ولائتی شاہ کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ان میں سے ایک مسٹر جانسٹن جو یو پی میں ایس ۔ پی تھے نیز متعددا نیگلوانڈین آپ کے حلقہ بیعت میں داخل تھے۔ آپ کے پارس مریدین میں سے ایک جونو مذہب تھا جے مصنف اچھی طرح ذاتی طور پر جانتا تفاروه اسلامي علوم كاخاصا ماهرتها ايك عجيب وغريب داستان ايك شريف النفس عالي مرتبہ ہسیانوی کی ہے جس کا نام کا ؤنٹ گلارزا تھا۔ جو فقط حاجی صاحب کی زیارت و ملا قات کیلئے جین سے آیا تھااورلندن میں حلقہ ارادت میں شامل ہوا تھا۔ حاجی صاحب 

کے ایک مرید (مسٹرحبیب احمر سابق مہتم روز نامہ دہلی مقیم لندن) جوروحانیت میں خصوصی دلچیسی رکھتے تھےانہوں نے اپنے روحانی کمالات کا مظاہرہ کیا۔ بیددونوں اکثر ا تحقےریتے تھے۔حضرتِ اقدی کی عظمت و ہزرگی کے احوال من کر کا وُنٹ کے دل میں شوقِ زیارت بیدا ہوا۔اُس نے ایک مسلمان طالب علم (جوحاجی صاحب کے مرید تھے اور بیرسٹری کی تعلیم مکمل کر کے انڈیا واپس آرہے ہتھے ان کے ذر بعیہ آپ سے ملا قات کا اہتمام کیا۔ بوں کا ؤنٹ دیوہ شریف حاضر ہوا۔ملا قات کے دوران حاجی صاحب نے اس ہے فرمایا'' تم آئے اور ہم ہے ملے ہتمہارا آنا مبارک ہو، ہم اورتم وہاں ایک جگہ ہوں گے۔'' (بمصداق حدیث مبارکہ:المرءمع من احب) معلوم ہوتا تھا کہ کا وَنٹ کی اس ملا قات ہے کی ونفشی ہوگئی۔ کیونکہ واپسی پر پیرس ہے اُس نے حاجی صاحب کے ایک مرید ( فقیراوگھٹ شاُہٌ وارتی ) کودیوہ شریف میں تحریر کیا کہ وہ محسوں کرتا ہے کہ اس کے مرشد کریم روحانیت کی راہ پرازل ہے ابد تک حاجی صاحب کے مریدین میں ایسے لوگ بھی شامل ہیں کہ جو ہندوستان کے ساتھ ساتھ انگلتان کی یو نیورسٹیوں کے تعلیم یا فتہ ہیں ۔اُن میں سے بچھ نے تو انتہائی اعلیٰ ممتاز اور نمایاں مقام یایا۔ ابتدائے آفرینش ہے کوئی پیغمبریا درولیش ایسانہیں گذرا کہ جس کے مخالفین نہ ہوں اور جسکے طرزِممل برمخالفانہ تنقید نہ کی گئی ہو۔اس کے باوجود کہ آپ درویتی اور وسيع المشربي كى زندگى بسركرتے تھے كيكن پھر بھى ظاہر پرست مسلمانوں كاايك گروہ بيكہتا تھا کہ آپ شرع کے یا بندہیں ہیں۔ آپ پرلگائے جانے والے الزامات میں سب بڑا ریتھا کہ آیب با قاعد گی اور یا بندی سے نماز ادانہ کرتے تھے ( دن میں یانج دفعہ ) اور آ ب ہرشم کےلوگوں کو ( بینی ہر ند ہب وملت اور رنگ ڈسل اور امیر وغریب کو ) بیعت ک لیتے تھے۔ایسےلوگوں کوبھی جن میں سیحے تعلیم کا فقدان تھالہذاوہ نہ ہبی فرائض کی ادائیگی

میں بڑی غفلت وستی بریتے ۔ پہلا الزام کچھمولوی صاحبان کی بدخوا ہی و کینہوری اور سے کہ حاجی صاحب عام مسلمانوں کی اور میٹ ہے کہ حاجی صاحب عام مسلمانوں کی طرح (باجماعت مسجد میں) نمازیں ہیں پڑھتے تھے کین بعض اوقات اُن کے ساتھ بھی ادا فرماتے لیکن اس بات کا کوئی واضح ثبوت نہیں کہ آپ نے بھی مروجہ ومسلمہ مذہبی عقا کدسے انحراف کیا ہو۔ آپ کتاب الہی کے تی سے یابند تھے۔اگر آپ بظاہر قانون شریعت کے الفاظ پر دھیان نہ دیتے تو اس کی وجہ ریھی کہ آپ پر ہمیشہ مافوق البشری کیفیت طاری رہتی ۔ صوفانہ تعلیمات کے مطابق ایک صوفی درویش جب سکر (سرشاری و۔ یہ بودی) کی کیفیت میں ہوتو اس وفت وہ ندہبی رسو مات وعیادات ہے نثنی قراریا تا ہے۔(لیمنی حالت سکر میں فرائض نہ ہی کی یابندی ساقط ہوجاتی ہے رینشہ،سرشاری،مدہوشی اور بےخودی کی اصطلاح اُس شخص کیلئے استعال کی جاتی ہے جو عشق اللی کے نشہ سے سرشار ہو۔ نیزیہاں کے لئے استعال کی جاتی ہے جس کی کیف ومستى حب الهى ير دلالت كرتى ہو۔ بيرايك اليمي كيفيت كانام ہے كہ جس ميں تمام انسانی خصوصیات فناہ ہو جاتی ہیں اور بندے کو خدا کے علاوہ سیجھ نظر نہیں آتا۔ جب ایک صاحب علم وفضل شخصیت کی روحانی و باطنی آئکھکتی ہے نواس کی ظاہری جسمانی آئکھ بند ہوجائی ہے۔ حاجی صاحب خود فرماتے ہیں کہ میں باری تعالیٰ کوکن الفاظ میں مخاطب کروں ۔کیاوہ موجود نہیں کہ یوں تقنع اور دکھاو ہے کی نمازیں ادا کی جا ئیں ۔آ ہے محض ظاہرداری نمود ونمائش اور رسوم و رواج کو ناپیند فر ماتے اور عظیم روی ہے اتفاق کرتے ہوئے یہ کہتے ہوئے نظراً تے ہیں کہ' بیوتو ف مساجد میں تو حمد و ثنا کرتے ہیں لیکن دل ا یک د فعدا یک عالم دین کوجواب دیتے ہوئے فر مایا''اگر کوئی خدا کودیکھ کرسجدہ کریے تو وہ کا فرکہلا تا ہے لیکن جو بے دیکھے سجدہ کرے وہ سچامومن کہلائے''(علمائے ظاہر کی بھی کیا اللہ علیہ کا ہرکی بھی کیا اللہ حیال ہے کہ جود مکھ کرسجدہ کرے وہ اللہ حیال ہے کہ جود مکھ کرسجدہ کرے وہ ا 

مومن کہلائے اس کواندھا بن کہتے ہیں بلکہ حق بیہ ہی ہے کہ جو دیکھ کرسجدہ کرے وہی دوسرے الزام کے ضمن میں بیہ بات درست ہے کہ آپ تمام فرقوں اور مذاہب کےلوگوں کو بیعت نر مالیتے تھے۔ بیرقدیم مروجہ طریقہ کار کے خلاف معمول ہوتا ہے مگریہا یک جدت تھی اور آپ کی عظیم روحانی قوت کا مظہرتھی ۔اس کے علاوہ بیا یک عظیم مقام کی نشانی تھی ۔ دوسر ہے صوفی درویشوں کی نسبت آی میں وسعتِ نظر بہت زیادہ تھی ۔ آپ بہلی ہستی تھے کہ جنہوں نے تصوف کی راہ کومختلف فرتوں ندا ہب اور میا لک کے لوگوں کیلئے کھول دیا تا کہ وہ اس پر گامزن ہوسکیں ۔اس معاملہ میں آ پ اولیائے کرام کی صف میں منفر دمقام کے حامل ہیں۔حضرت عیساتی کی طرح جواد نی طبقہ کے لوگوں اور گہزگاروں کے ساتھ بیٹھ کر کھاتے ۔حاجی صاحب بھلے برےسب کواین آ غوش رحمت میں جگہ دیتے۔ وہ لوگ جواندر ہےا بمان والے ہیں وہ ہرا یک میں سےاحھائی نکال لیتے ہیں جوان کے قریب آتا ہے۔ آپ مثالوں کے ذریعے تربیت فرماتے نہ کہ پندونصائح ہے جملی زندگی کے ذریعہ نہ کہ غیر مال تعلیمات کے ذریعہ کہانہیں کیسے زندگی بسر کم جاہیئے ۔زندگی میں آ رٹ کی طرح فقط ملی تربیت ہی فائدہ مند ہوسکتی ہے۔ ہمارے پیغمبر یاک نے جس چیز کی تعلیم دی اس برعمل کر کے دکھا دیا۔اور یہی حال آپ کے پیش رو بیغمبروں حضرت مو<sup>ی</sup> اور حضرت عیسیٰ <sup>\*</sup> کا تھا۔ آیا اینے مریدین کو تا کیدفر ماتے کہ خدا کی عبادت فقط عبادت سمجھ کر کرنی جا میئے نہ کہ کسی انعام واجر کی خاطر۔اس ہے زیادہ ارفع اوراعلیٰ روحانی تعلیم کاتصورانتها کی مشکل ہے۔ بیکہاجاسکتا ہے کہ آپ نے مریدین كيلئح جونصب العين مقرر كياوه اس قدرار فع واعلیٰ تھا كہ عام انسان كا وہاں تك بينجينا مشکل تھالیکن اس تعلیم ہے کس قدرعام اخلاقی نشو دنما ہوئی اس کا انداز ہ محال ہے۔ حاجی صاحب نے اینے متعلق تبھی غیرمعمولی تو توں ( کرامات) کا دعویٰ

یامس کرنے سے مریض شفایا گئے۔جو ہاتیں آپ سے روز مرہ زندگی میں سرز دہوجاتی تھیں وہ بھی انسانی قوت سے بالاتر محسوس ہوتی تھیں ۔ایک مرتبہ بہرائج جاتے ہوئے ر سے میں آی نے جاہا کہ دریائے گھا گرایار کریں۔لیکن گھاٹ پرکوئی کشتی موجود نتھی۔ آب نے فیصلہ کیا کہ ہمراہیوں کے ساتھ تیر کر دریا کے یار چلے جائیں۔ہمراہی انتہائی سخت خوف کے عالم میں تھے اور ساتھ جلنے ہے پہکیا تے تھے۔لین وہ بیرد مکھ کرجیران و ششدررہ گئے کہ یانی صرف گھٹنوں تک گہرا تھا۔ چنانچہوہ نہایت اطمینان سے یاتی ا سے گذر کے ۔ آپ کی خدمت میں رہنے والوں کا روزمرہ کا ایک مشاہدہ تھا کہ جس پر شاید اب کوئی یقین نہ کرے کہ آپ کے یاؤں پر بھی گرد کا نشان تک نہ ہوتا حالانکہ ب ہمیشہ ننگے یاؤں جلتے تھے۔ جب آپ قالین پر چلتے تو آپ کے یاؤں کا بھی کوئی نشان یا دهبه تک اُس پرنه پڑتا۔اکٹرلوگ اس پریقین ہیں رکھتے تھے۔ان میں سے پچھ نے حاجی صاحب کوآ ز مائش کیلئے اپنے گھرمد عو کیا۔ انہوں نے سفید جاندنی کا فرش بچھایا اورمکان کے سامنے میدان میں خوب یانی حیمٹر کا دیا۔ان کی حیرانی کی کوئی انہانہ رہی کہ آپ کی واپسی کے بعدانہوں نے بڑی احتیاط سے مشاہدہ کیالیکن وہ جاندنی پرکسی بھی فتم کے کیچڑوغیرہ کےنشانات تک نہ یا سکے،جن کا یقین تھا۔اس حقیقت کے بےشار چیثم دیدگواه ابھی تک زنده ہیں ۔جن کی صدافت اور راست بازی پرکسی قشم کا کوئی شک وشبہ ہونے لگتاہے۔اس مقام پر بہنچ کر بندے کی مرضی خدا کی مرضی میں تبدیل ہوجاتی ہے اوراس سے اتحاد کی وجہ ہے بیانتہائی طاقتو راور توی ہو جاتی ہے۔ پھراس سے غیرمعمولی افعال سرز دہونے لگتے ہیں جنہیں معجزہ یا کرامت کہتے ہیں۔ بیارواح تین طریقوں سے عام انسانوں کی روحوں سے مختلف ہوتی ہیں۔ <u>୶ଊ୲୶ଊ୳୶ଊ୳୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୳୶ଊ୳୶ଊ୲୶ଊ୳୶ଊ୳୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୲୶ଊ୳୶ଊ୳୶ଊ୳୶</u>

ا۔ جو چھ دوسر بےخواب میں دیکھتے ہیں وہ بیعالم بیداری میں دیکھتے ہیں۔ ۲۔ دوسر ہےلوگوں کےارادوں کےاثرات فقط اُن کےاہیے اجسام پر ہوتے ہیں لیکن ایک ولی اللّٰداین قوت ارادی ہے اسینے علاوہ دوسروں کے اجسام پر بھی اثر انداز ہوسکتا ہے۔ س\_ جوعلم دوسرے پڑھ کر حاصل کرتے ہیں و ہان کوخود بخو د (وجدان ہے) حاصل ہو ایک حدیث ِقدی کی رو ہے فرمانِ الٰہی ہے کہ'' میرا بندہ جومیرے قرب کا متلاشی ہواور جا ہے کہ میں اے اپنا دوست بنالوں تو میں اس کا کان اس کی آئے اور اس کی زبان بن جاتا ہوں۔'( سیحے بخاری) حاجی صاحب کی زندگی میں حضرت عیسیٰ <sup>\*</sup> کا شائیہ پایا جاتا ہے۔تصوف کے بعض ماہرمتندمصنفین کا قول ہے کہ بعض او قات و لی کسی پیغمبر کواینے لئے نمونہ بنالیتا ہے اوراس پیغمبر کی زندگی کے بچھ خاص پہلوؤں پراپنی توجہ مرکوز کر دیتا ہے۔ یہاں تک کہ اس پیغمبر کی بعض خصوصیات اس میں جذب ہو جاتی ہیں ۔ اس لئے انہیں ولایت ابرا ہیمیّ ، ولا بیت عیسویّ ، ولا بیت محمدیؓ وغیرہ کہا جاتا ہے ۔اس میں کوئی بات خلاف۔ ند ہب نہیں کہ حاجی صاحب ؓ نے حضرت عیسیٰ \* کواییے لئے مثال بنایا جو کہ روحانیت کی ایک علامت تنھے۔جس طرح کہ پیٹمبراسلام میں این مخصوص خوبیوں اور تو تو ں کے علاوہ حضرت موی" اورحضرت عیسلی می تمام خصوصیات بھی موجودتھیں ۔اسی طرح اگر ایک مسلمان ولى الله ميں حضرت عيساتا كى بعض خصوصيات موجود ہوں تو يہ نتيجه اخذ كيا جا سكتا ہے کہ ایک سیامسلمان ہونے کے علاوہ اس میں حضرت عیسیٰ " کی بعض خصوصیات بدرجہ اتم موجود ہیں ۔ بلاشبہر گیستان کے فرزندوں کو بوری کے عیسائیوں سے زیاد ہ حضرت عبیلی سے مناسبت ہے۔ایک ولی اللہ کی نمایاں خصوصیات میں سے ایک بیہ وتی ہے وہ مرید دن اور دوسر ہے لوگوں برخض ہاتھ یالباس مس کرنے سے ان پراٹر ڈال سکتا ۔ غالبًا یمی دجدهی که آپ اس عجیب وغریب طریقه ہے لوگوں کو داخل سلسله فر مایا کرتے

تنے کہ جس نے لیاس کے دامن کو یا آپ کی طرف سے چینگی گئی رسی کے سرے کو چھولیاوہ بھی داخل سلسلہ ہو گیا۔ آ ہے اکثر اپنی خوشی کا اظہار بیٹے ٹھو نکنے یا گھونسہ مارنے سے ہندوآ پکوشری کرشن کااوتار بھھتے تھے۔جبکہآ پ کے بعض عظیم ہم عصرآ پ کو قرونِ اولی کے اولیائے کرام کے ہم پلہ خیال کرتے تھے۔ وہ سب آپ کے مدارج اعلیٰ کے قائل تھے۔ فقط اتنا ہی کانی ہو گا کہ یہاں بطور مثال آپ کے معاصرین میں سے ایک حضرت مولا ناشاہ محمد اکمل آفندی بغدادی کی رائے سے بیا قتباس پیش کر اس زمانہ میں کوئی حاجی صاحب کا ٹائی نہیں ہے اُن کا عرفان اس قدر جہاں تک غور کیا ہے اُن کے مدارج کی انتہائبیں ملی ۔اُن کی اعلیٰ درجہ کی بھیل ہوئی ہے۔ میں نے بہت سیاحی کی ہے مگراییا خاص اور مکمل بزرگ دیکھنے میں نہیں آیا جواُن کے (بحواله مشكلوة حقانيت) مقام ومرتبه کو بینج سکے۔''

اب سوال به بیدا ہوتا ہے کہ آپ کامقصدِ حیات کیا تھا؟ کیاوہ دورجس میں آپ کی ولادت ہوئی اور آپ نے زندگی گذاری وہ ایک ولی اللہ کی پیدائش کیلئے موزوں تھا؟ ہندوستان کی انیسویں صدی عیسوی کے آخری نصف کی تاریخ ،انگلتان کی تاریخ سے بہت زیادہ مربوط ہے۔ جب ہندوستان کی حکومت تاج برطانیہ کے سابیہ میں آگئی توبية قدرتي بات تقي كهز مانهءو كثوريي كاسائنسي تحقيقات اورعلمي رجحانات كااثر اس ملك یر بھی پڑے۔ یوں ہمارے ہاں انگریزی تعلیم (مغربی علوم) کا سورج طلوع ہوا۔ مشرق کی سالہا سال کی د ماغی غفلت کومغربی خیالات نے دفعتا چونکا دیا۔ ہر دارسرسید احمد خان نے مسلمانوں کو بالکل بدل کر دکھ دیا ۔موجودہ تسل کومغر بی تہذیب میں ڈھالنے کیلئے انہوں نے کانٹ حیمانٹ والا جاتو سب سے پہلے مذہب بر استعال کیا۔انہوں نے کوشش کی کہ قدیم نظریا ت اورروایات کور دکر کےاسلام کو بورپین سائنس اور فلسفہ کی روشنی میں پیش کیا جائے ۔اس نئ تحریک نے جس کوراسخ العقید علائے کرام اصطلاحاً نیچری تحریک بھی کہتے ہیں اس نے ندہب کی بنیادوں کو ہلا ڈالنے کی بوری کوشش کی لیکن قدرت ہمیشہ ایسے ماحول کا علاج خود کردیتی ہے۔خیالات و اعتقادات کی گڑبڑ کے اس دور میں جہاں ایک طرف دنیا کا رجحان مادیت کی طر برُ هتا جار ما تھا دوسری طرف روحا نیت کامحیرالعقو ل منظرسا ہنے آ گیا۔ جاجی ص کوئی مولوی یا داعظ نہ تھے۔انہوں نے اپنے کسی تول وفعل سے انگریزی تعلیم کی ترویج و اشاعت کی مخالفت نہیں کی ۔حاجی صاحب اورسرسیداحمد خان کی ملا قات کا ایکہ

واقعہ بیان کیا جاتا ہے۔ حاجی صاحب ایک مرتبہ کل گڑھتٹریف لائے۔سرسیدنے جب آپ کی تشریف آوری کا سناتو آپ کی خدمت میں خلوت میں ملا قات کیلئے عرضداشت بجیجی ۔انہیں شام کے وفت آئے کیلئے کہا گیا۔سرسیدرات کے کھانے کے بعد کا فی درپہ سے پہنچے۔اور دروازہ پر دستک دی۔خدام میں سے کسی نے یوچھا کہکون ہے؟ آنے والے نے جواب دیا کہ''شیطان''۔ حاجی صاحب نے فوراً دروازہ کھلوایا اور بہت تناک ہے ملے۔ملا قات معمول ہے زیادہ دیر تک جاری رہی پرسید نے شکایت کی کہ میرے ہم مذہب جھے بدعتی ،مرتد اور کا فرکہتے ہیں۔حاجی صاحب نے فر مایا ''سید بھی کا فرنہیں ہوسکتا'' ۔ نیز فرمایا کہ'' مجھ کو انگریزی تعلیم ہے اختلاف نہیں ہے مگر محبت اخلاص اورطلب روحانیت ضروری ہے''۔حاجی صاحب انگریزی داں طبقہ میں اسی قدر محبوب تصحبن قدریرانے خیال کےلوگوں میں سینکڑوں انگریزی داں آ جھکاتے) آپ پہلے صوفی درولیش تھے جوسمندر پار کر کے پورپ تشریف لے گئے اور سے ہی پہلے صوفی منصے کہ جن پر انگریزی دال طبقہ فریفتہ تھا۔ بیاس بات کانمایاں ثبوت ہے کہ انبیسویں صدی کہ بیشتر حصے پر چھایا رہنے والا آپ کا وجود مادیت کی برتری اور ترقی کے خلاف ایک عملی احتجاج تھا اور آپ راستی و پاکدامنی کے ایسے مظہر تھے کہ آپ کے سامنے منکرین کی ساری قوت ختم ہوجاتی تھی۔ آپ کی زندگی پرایک طائرانه نظر ڈالی جائے تو انسان محوجیرت رہ جاتا ہے۔اس (80) سے کوئی سانس خالی ہیں ، دل محبت کا گہوارہ اور سرقادرِ مطلق خالقِ کا ئنات کی تعلیم ورضا م-آب مملکت ِصوفیہ کے فرماز داشتے۔آپ کی بے بناہ انسان دوی اور ہمدر دی 

نے ندہب کے مصنوعی اختلاف کوختم کر دیا ۔اور ہر ندہب وملت کے لوگوں کو اپنے مقدس سلسلے میں داخل فرمایا۔آب نے اپنے خاموش عمل سے وہ کامیابی حاصل کی جو زبان اورتلوار ہے بھی حاصل نہ ہوسکتی تھی۔ آپ کامقصدِ حیات خدا کی محبت کے پیغام کے ساتھ ساتھ آفاقی محبت بھی پھیلانا تھا۔ آپ نے سے میٹیم اینے عمل کے ذریعہ دی ( بعنی سب ہے محبت کی ) یوں آپ نے مختلف مذاہب کے انسانوں کوایک ہی حجنٹر ہے تلے جمع کر دیا۔اورخواہشات نفسانی پرغلبہ یا کراین محدوداور فناہ ہوجانے والی ہستی کولا محدود اور ہمیشہ باتی رہنے والی ذات باری تعالیٰ میں جڈب کر کے بیہ ثابت کر دیا کہ انسان کے اندر خداموجود ہے۔ آب ای مقام پردن کئے گئے جہاں آپ نے وفات یائی۔اب وہاں ایک عالیشان مقبرہ تغمیر ہے جواد دھ کے سب سے عمدہ مقبروں میں سے ایک ہے۔ آپ کے جال نثار پیردکاروں نے آپ کی یاد میں معظیم الشان عمارت تعمیر کی ہے۔مزارِ اقدی کی سیرهیوں پرروزانہ زائرین کا تا نتا بندھار ہتا ہے لیکن سالانہ عرس کے موقع پر جب ایک ندہبی میلہ بھی دیوہ شریف میں لگتا ہے۔ جمع کی تعداد بہت بڑھ جاتی ہے۔ سلسلہ تر تی بارہاہے۔ہرسال عرس کے موقع پر کنڑت سے نئےلوگ داخلِ سلسلہ ہوتے ہیں ۔ باضابطه طوریر بیعت کی رسم اس موقع برموجود فقراء میں ہے سب ہے بزرگ احرام پوش فقیرکے ہاتھوں اداکی جاتی ہے۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہاہے:-بر زمینے کہ نشان کف یائے تو بود سالها سجده صاحب نظرال خوامد بود ( ترجمہ: تیر کے نقش کون یا پرصاحب نظر سال ہاسال سے بحدہ کناں ہیں ) ( تشریج: وہ کہ جنہوں نے خود کواییے قلب ونظر اور خواہشات سمیت تمہارے لئے وقف کردیا ہے جوسالہا سال سے تیرے قدموں کے نشان پر جھکے ہوئے ہیں اور اپنا ماتھا رگڑ رہے ہیں ان پرنگاہ لطف وکرم فرما۔)

حب کے وصال پر آپ کی جائٹینی کے متعلق ایک تناز عہ کھڑا ہوگیا۔ نیتجاً اس کے متعلق عدالت میں دعویٰ دائر کیا گیا اور ایکٹرسٹ کا قیام کمل میں آیا۔ بیہ ہات محفوظ ذرائع ہے ثابت شدہ ہے کہ آپ نے اس کا عام اعلان فرمار کھاتھا کہ آپ کا کوئی جائشین ہیں ہے۔آ ب نے درج ذیل الفاظ ارشاد فرمائے'' محبت رسمی راستی ہے بہتر ہے۔میرامسلک عشق ہےاور عاشق کا کوئی جانشین نہیں ہوتا'' ۔ بیضروری نہیں کہ ہر صوفی درویش یا شیخ کاضرور ہی کوئی خلیفہ یا جانشین ہو۔ سجادہ شیں مقرر کرنے کے اصول کااصل مقصد سیہوتا تھا کہ سلف صالحین کی باطنی تعلیم کاروحانی سلسلہ آ کے چلتار ہےاور صوفیا ہے کرام کے دور میں خانقاہ یا مسجد بطور در سگاہ بھی استعال ہوتی تھی ۔ جنانجہ ایک سجادہ نشین کیلئے تعلیم یا فتہ ہونا ضروری ہوتا تھا۔تعلیم کےعلاوہ اسے دیندار ، یارسااور منقی بھی ا ہونا جا بہئے تھا۔اگر کوئی شیخ کسی کواپنا خلیفہ نا مزدنہ کرسکتا تو بعض اوقات اس کے مریدین میں سے جواس مقصد کیلئے زیادہ اہل ہوتا اسے اس سلسلہ کے مریدین کی اکثریت منتخب کر لتى - حاجى صاحب ان لوگول ميں سيے تہيں ہيں كہ جواييے متعلق يا اپنى تعليمات كى تفصیلات پر پچھ لکھتے۔ لیکن ہم آپ کے بے شار قابلِ تعریف مریدین کے بے حدممنون ہیں کہ جنہوں نے آپ کی زندگی کو سمجھا۔وہ لوگ کہ جوآپ کے حالات زندگی اور نعلیمات كمتعلق جانيز ميں دلچيسي ركھتے ہيں اُن كيلئے دو كتابيں تجويز كی جاتی ہيں: ا- مشكوة حقانيت المعروف به معارف وارثيه (ازمولانا شخ فضل حسين صديقي وارتى اناوى) ٢ ـ منهاح العشقيه في ارشادالوار ثيه (ازمرزامحمدابرا ہیم بیک شیداوار تی لکھنوی) میں انتہائی تعظیم و تکریم اور عاجزی وائکساری کے ساتھ اس اعتراف کے بغیرا پی بات کوختم نہیں کرسکتا کہ میں اس موضوع کے ساتھ سیجے انصاف نہیں کرسکا۔جس کی سادہ ہی وجہ رہے کہ حاجی صاحب ان عظیم ہستیوں میں سے ایک تھے کہ جو خدا کے خاص اور مقر بندے ہیں جو ہمارے عقل وشعور اور سمجھ سے دور کیکن در حقیقت ہمارے قریب ہیں۔ 

a formal declaration to the effect that no one was to be appointed as his successor. He used the following words: "Love is better than formal rightcousness. My creed is love and a lover has no successor." It is not necessary that every Sufi darwesh or Shaikh must have a successor. The principle underlying appointment of a Sajjada Nashin originally was that he should continue the spiritual line by carrying on the esoteric teaching of his predecessor in addition to imparting theological instruction; for in the early days of Sufism a monastery or a mosque was partly used as a seminary also. It was an indispensable qualification for a Sajjada Nashin that he should at least be a man of outward picty, besides learning. If a Shaikh failed to nominate a successor none was appointed. Sometimes one of the disciples best qualified for the purpose was elected by the majority of the members of the sect. The office has been degraded these days owing to its conversion into a source of gain, and it has lost its pristine sanctity.

Haji Saheb was not the man to write anything about himself or about his particular teaching, but we owe to his admiring disciples more than one account of his life. The following two books are recommended to those who may be interested in his life and teaching:-

(i) Maarif Warisiya by Shaikh Fazal Hussain

(ii) Minhajul Ishqiya by Mirza Ibrahim Beg Shaida of Lucknow

I cannot end without making in humble reverence the confession that I have not been able to do justice to the subject, for the simple reason that Haji Saheb belonged to that great company who are the true servants of God, but who are as far removed from our understanding as they are near to Him.

of Sufism. His great humanity and his wide sympathies enabled him to break from the artificial bonds of religion and to make the people of different castes and creeds shake hands with the followers of his sacred order. He achieved by the silent force of example what was never accomplished by the tongue or the sword. His mission was to teach the love of God as well as universal love. He did so by practicing what he preached, rallying men of conflicting creeds under a common banner, conquering all earthly desires and by merging the finite in the infinite, thus fulfilling God in man.

He was buried on the spot where he died. It is now marked by a splendid monument-one of the finest in Oudh-erected in his memory by some of his devoted followers. The flight of steps leading to the tomb are worn daily by the footsteps of a stream of pilgrims, but the gathering is the largest on the occasion of his death anniversary when a religious fair is held at Deva. The cult continues to progress, for every year at the time of the *Urs* fresh admissions are made into the order, the ceremony of initiation being performed by one of the old disciples present. How truly the lines of the immoral bard apply to him:-

(Those who are endowed with the inner vision will, in years to come, rub their forehead and kneel on the ground that was once trodden by you.) May peace be on him.

On Haji Saheb's death a dispute arose about succession which resulted in a law suit and the creation of a trust. It is recorded on good authority that he made

Sir Syed Ahmed. Haji Saheb happened to visit Aligarh. Sir Syed on hearing of his visit, sent a message to him requesting for a private interview, and he was asked to come in the evening. Sir Syed arrived late in the evening after dinner and knocked at the door. One of the servants inquired as to who was there. The visitor answered that it was the Satan. Haji Saheb got the door opened at once and received him most cordially. The interview lasted longer than usual. Sir Syed! complained that the members of his own community called him a heretic or even an infidel. Haji Saheb rejoined that a Syed could never be a disbeliever in God and added: "I am not at all opposed to English] education, but faith, love and sincerity are the great essentials." Haji Saheb was as popular with the anglicized youth as with the people of the older generation. English-knowing men flocked to him by hundreds and sat at his feet. He is the first Sufi darwesh who crossed the seas and visited Europe as he is also the first to have attracted the English-knowing class. His existence which covered the greater part of the century was a practical protest against the supremacy of matter over mind and he represented a type of godliness and righteousness before which the disturbing forces of un belief gave way.

The work of initiation was carried on till the last moment of his life, and he passed away on the 7<sup>th</sup> of April 1905 after a brief illness. One stands in awe and pictures to oneself the four score years of self-imposed suffering, the seven days, fast, the barefooted journeys, the endless wanderings, the wakeful nights the ceaseless breathing of the name of God, the heart filled with love and head bowed to the Maker in absolute resignation! He was a monarch in the domain

# Chanter 4

The question now arises: What was the purpose of his life and were the times in which he lived and moved particularly favourable for the birth of a saint? The history of India after the first half of the nineteenth century is closely connected with the history of England. The government of the country having been taken up by the Crown, it was natural that the scientific and intellectual activities of the great Victorian age should have their influence over this country. It was the dawn of English education among us. The impact of Western ideas after long years of mental lethargy in the east brought about a rude awakening. So far as the United Provinces of Agra and Oudh were concerned the appearance on the scene later of that redoubtable champion of Western civilization and culture - Sir Syed Ahmed Khan revolutionized the whole Muslim community. In his anxiety to model the rising generation on Western lines he applied the pruning knife to religion first. An attempt was made to reject the ancient theories and traditions and to explain away the rest in terms of European science and philosophy. The new movement, termed by the orthodox as the "naturalistic" movement, threatened to shake the foundations of the faith. But nature always adjusts its forces. In the midst of this welter of ideas when materialistic tendencies were growing on one side, a dazzling spectacle of spiritualism was presented on the other. Haji Saheb was not a hierophant or a preacher. He did not oppose the spread of English education. An interesting story is told of an interview between Haji Saheb and the late

have followed the example of Christ who had a marked spirituality, inasmuch as the Prophet of Islam combined in his person all the powers and goodness of Moses and Christ in addition to his own. If a Muslim saint has something of the Christ in him, it may safely be inferred that apart from being a true follower of Islam he possess in an eminent degree the qualities attributed to Christ. After all the "sons of the desert" and their descendants bear a greater affinity to Christ than his followers in Europe. One of the peculiarities of such a saint is that he can influence his disciples as well as other people spiritually by a touch of his hand or his garment. This seems to account for the peculiar method of initiation introduced by Haji Saheb, namely, the fact of a novice being required to touch the hem of a garment or the end of a cord passed round to him. He often expressed his satisfaction by patting one on the back of giving mock blows.

The Hindus regarded him as an incarnation of Sri Krishna while some of his great contemporaries looked upon him as a perfect image of his prototype, the ancient Sufis. All of the acknowledge his superiority. It will be sufficient to give the following extract from the opinion of one of his contemporaries, namely, Maulana Shah Mohamed Akmal Afandi of Baghdad:-

"Haji Saheb has no equal in this age. The degree of gnosis attained by him is unsurpassed. I have seen a number of *Darweshes* and *Shaikhs* and have traveled much, but I have not come across on who could approach him."

 $\triangle \triangle \triangle$ 

experiment. They had the floor spread with white linen and had the ground in front of the house well watered. To their great surprise they failed to discover any mud stain on the linen which, to be sure, was carefully examined as soon as he was gone. Numerous eyewitness of the fact are still living whose veracity cannot be doubted.

When a man identifies himself with God the powers of God are manifested through him unconsciously. In the degree the human will is transmitted into the divine will and acts in conjunction with it does it become supreme. According as the effects produced by the powerful soul are good or bad they are termed miracles or sorceries. These souls differ from those of the ordinary people in three ways:

(1) What others only see in dreams they see in their waking moments.

While the wills of other people affect their own bodies a saint by will—power can move bodies extraneous to himself.

The knowledge which others acquire by study comes to them by intuition. God has said "My servant seeks proximity to Me that I may make him My friend; I become his ear, his eye and his tongue."

Haji Saheb's life reminds one in an obscure way of the life of Christ. Some authorities on Sufism hold that a saint sometimes takes one of the apostles for his model and concentrates his attention on certain aspects of his life till he has absorbed in his own person some of the excellences of that particular apostle. They thus speak of wilayat-i-Ibrahimi, wilayat-i-Eeswi, wilayat-i-Mohammadi, etc. there is nothing incongruous in the idea that Haji Saheb should

Those who are true to the Highest within them can call forth the good in each individual who is brought into contact with them. He taught by example and not be precept—by living the life and not by dogmatic teachings as to how it should be lived. In life, as in art, the only profitable method of teaching is by example. Our Prophet exemplified in his person what he preached and the same is true of his predecessors, Moses and Christ. He impressed on his disciples the fact that one should pray to God for the sake of praying and not with a view to any future reward. It is difficult to conceive of a higher standard of religious teaching. It may be said that the ideal placed before his disciples was too high to be attained by the average man. It is impossible, however, to comprehend the vast moral amelioration effected by his teaching.

Haji Saheb never claimed any extraordinary powers for himself, but there are innumerable instances on record of his healing the sick at a glance or by a touch things done in the ordinary routine of life seemed to order on the supernatural. Once on his way to Bahraich he wanted to cross the Gogra, but no boat was available at the ferry. He decided to swim across the river with his companions who were in a state of terrible fright and reluctant to follow him; but they were astonished to find the water only knee-deep when they got in and simply waded through. What was a matter of everyday experience for those who lived in his company may sound incredible now, namely, that his feet never showed any sign of dirt though he always remained barefooted, nor did they leave any mark or impression on the carpet when he walked into a room. Most people did not believe it. Some of them invited Haji Saheb to their houses to try the

because he remained always in a mantic state. According to the Sufi doctrine, a Sufi darwesh while in the state of sukr (intoxication) is exempt for the time being from the religious obligations imposed on those who are in a state of "sobriety". The term "intoxication" is applied to a God-intoxicated man and is used to denote the rapture of love for God—a state in which all human attributes are annihilated and one sees nothing but God. "When the gnostic's spiritual eye is opened, his bodily eye is shut." Haji Sheb has himself put it that he could not with propriety address Him, as if He was absent, and go through the pretence of saying his prayers. He disliked all formalism and seemed to agree with the great Rumi who says:-

"Fools exalt the mosque, but ignore the true temple in the heart."

A reply given by him to a theologian on the same point was typical of him:-

"If anyone sees God and kneels before Him, he is called a heretic, but those who kneel without seeing are described as true believers."

As regards the second charge, it must be conceded that his readiness to take men of all creeds into his order strikes one at first sight as an innovation or a departure from the established practice; but it is only a proof of the higher powers of his mind. Besides being a sign of a great sage, it goes to show how far he excelled other Sufi darweshes in breadth of vision and was the first to open the gateway to Sufism so wide as to admit into it people of different faiths. He stands unique in this respect among the members of his fraternity. Like Christ who ate with plebeians and sinners, Haji Saheb took the good and the bad alike into his fold.

(another disciple of Haji Saheb) who was returning to India after being called to the bar, and the Count arrived at Deva eventually. In the course of the interview Haji Saheb said to him:

"You have come and are united with me. Blessed be your coming. You and I shall be there together."

The Count appears to have been well satisfied with the result of the interview, for on his way back he wrote from Paris to a member of his order at Deva to the effect that he perceived how their saint had been with him in the divine path from the first to the last.

It is worthy of note that a number of men educated at British Universities as well as in India are among the followers of Haji Saheb. Some of them have risen to positions of great eminence.

There has not been a prophet or saint since the beginning of the world who has not had his opponents and whose conduct has not been the subject of adverse criticism. Despite his saintly life and Catholicism, Haji Saheb was not regarded as a model of orthodoxy by a certain class of Muslims who were inclined to be pharisaical. The main charges against him were that he did not say his prayers regularly (i.e., five times a day) and that he admitted all sorts of people into his order who, owing to want of proper teaching, displayed great laxity in the performance of religious duties. The first charge arose partly from "odium theologicum" and partly from misapprehension. It is true that Haji Saheb did not say his prayers like ordinary Muslims but he did so at times. There is absolutely no evidence of the fact that he ever departed from the recognized tenets of the faith. He held fast by the book of God, and if he did not outwardly observe the letter of the law, it was

thronged with crowds. It is said that on the occasion of his first visit to Darbhanga there was such a rush in the house where he was staying that one of the doorways collapsed and he was moved to another part of the building. The initiation occupied the whole day and yet the crowd did not seem to thin. When he left the place about 10,000 people followed him. He stopped in the way and desired that his palanquin be placed on a raised piece of ground so that the people may touch it in token of their being included among his followers. On another occasion the crowd was so dense at a railway station that no one could pass through, though everyone wanted to be near him to be initiated. He looked round and said: "You all are my disciples, go. A departure was made from the ordinary method of initiation when the crowd grew too thick to permit every person being formally initiated, and a rope or a sheet was held out, the far end of which people were required to touch.

Of his European disciples who had received some training, three were known as Walayati Shah. One Mr. Johnston, at one time S.P. in the United Provinces, and several Anglo-Indians are said to have belonged to his order. One of his Parsi disciples, who was a convert, was personally known to the writer. He was well versed in Islamic Theology. A strange story is told of a Spanish nobleman of the name of Count Galarza who came all the way from Spain to pay a visit to Haji Saheb and to be initiated in his order in London. A disciple of Haji Saheb who was interested in spiritualism made an exhibition of his powers. They were often thrown together, and the Count hearing of the greatness of his saint set his heart on seeing him. An interview was arranged through a Muslim student

ahram was brought by any one of them, he was requested to change, and the one he had on was taken away by them. It was held in such deep veneration that it was impossible for anyone to get the whole ahram. It was torn into pieces which were distributed as relics. The avidity of his disciples to possess themselves of these relics was carried so far that on some occasions he had to change several times in the course of the day. The ahram was sometimes brought before him to the accompaniment of music.

His disciples may broadly be divided into two classes—the *Khirqa Posh* (those who embraced the ascetic life) and the "Men of the World" (those who adopted his doctrine but made no ostensible change in their ways of life.) the *Khirqa Posh* may again be subdivided into those who were considered to be fully qualified and received the *ahram* and those who assumed the garb of the order without permission and were quite innocent of spiritual training.

The "Men of the World" outnumbered the Khirqa Posh. His biographers confess their inability to estimate the number of his disciples, as they are scattered all over the Asiatic continent and parts of Europe. One of them has hazarded the figure of four lakhs; but he seems to have erred on the side of caution, if we accept other accounts as true. Haji Saheb did not invite or persuade any one to enter his order. He was adored wherever he went. The extraordinary spell exercised by him not only on the popular mind, but on the rich and poor, the educated and the uneducated alike, can only be accounted for by the principle that if you would have all the world love you, you must first love all the world. The railway stations and streets of the towns which he visited were

faqirs of different panths, paid homage to him and entered his order. He always welcomed them in these words:

"You and I are the same." He recognized God in every individual, because he had first realized Him in himself.

He did not ask non-Muslims to abjure their religion. On the contrary he advised them to follow it with greater zeal and sincerity. For those who belonged to any profession or trade, he often added a few words of advice which had a bearing on their individual calling. If any person showed an eagerness, after the pledge had been taken, for a religious life and chose to retire from the world, he was given a tahband (a) garment similar to his own which has come to be recognized as the badge of the order) and received some verbal instructions, with the direction to leave for some far-away place where he was to stay and go through the prescribed course of training. The ascetic discipline which the novices were required to undergo was the hardest ever known. For example, one was asked to keep his eyes open which meant that the man was to deny himself the solace of sleep for the rest of his life. Another man was directed to give up all kinds of food and to live on such fruit as he could pick up in the jungles. After a certain period he was only to smell the fruit when there was a craving for food, and at the final stage he was to content himself with simply looking at it. The teaching was not the same for every one. It varied according to the capacity of the individual. As a rule those who were invested with the garb of the order were given a nick-name. It will not be out of place to refer in this connection to a ceremony originated by Haji Saheb's disciples. When a new

one felt truly the touch of nature which makes the whole world kin.

There are three important schools or monastic orders of Sufis, namely Qadirya, Chishtiya and Naqshbandia. Haji Saheb belonged to the first two. Unlike other Sufi *darweshes* he did not initiate people privately. He had different formulas for members of different faiths. When initiating the Jews and the Christians he used the following words:-

"Moses, Christ and Mohammed are all three Apostles of God. If you do not believe in any one of them, do not speak ill of him. Abstain from unlawful things."

According to the Holy Quran, God made no distinction among the Aposties. His teaching was, therefore, based entirely on the word of God. It will not be out of place to refer here to another verse in the Book which says that 'the nearest in friendship to Muslims are those who call themselves Christians, for they have among them (learned) priests and monks who behave with humility." (Part VI, Chapter V). Every Christian ought to read these lines. In view of the past conflict between Christianity and Islam, it is high time that Europe rose to the realities of the moment and revised its knowledge of Islam by proper study and by casting off old prejudices and wrong notions disseminated by ill-informed European writers, especially Missionaries. Will a union between Islam and Christianity be a great political asset, is a question for European statesmen to consider.

To the Hindus he said :-

"Believe in Brahma. Do not worship idols. Be honest." With him there were no distinctions of *meum* et tuum. Thousands of Hindus, including sadhus and

These maxims only point to the transcendental doctrine common to the majority of the Sufis that God alone has real existence. Everything else is non ens. This is a great controversial point between the Sufis and the theologians, there being disagreement among the Sufis themselves. A section of them is opposed to the pantheistic view that "all is God" and believes in its reverse that "God is all" and accounts for the universe as a manifestation of His various attributes, though acknowledging that the whole creation is bound in one definite and consistent unity. There seems, however, nothing heterodox in the Sufistic view which is supported by the following verse in the Holy Quran. The Almighty said, addressing the angels, 'When I have made him (i.e., man) complete and breathed into him of My Spirit, kneel before him." (Part XIV), Chapter XV). There are more than one verse to this effect in the Holy Book. For those who believe in it, no further proof is needed of the fact that this "quintessence of dust" has within him the Divine Spirit. How strange that the pagan philosopher, Epictetus, should have exclaimed hundreds of years before the Book of God was revealed: "Thou art a piece of God, thou hast in thee something that is a portion of Him. Unhappy Man! Thou bearest about with thee a God and knowest it not!"

It is the realization and development of the divine element of one's nature which the Sufis aim at. Sufism is essentially a cosmopolitan creed, but Haji Saheb enlarged its bounds to the extent which it had not know before. He admitted freely into his order men and women of every religion, caste and creed. He declared openly that Muslims and Hindus, Magians and Christians were all one in his eyes. In his presence

- Distance does not count in love. If you love me, I am with you even if you are at a distance of thousands of miles.
- Love is akin to faith.
- Love of God turns disbelief into faith.
- The universe is governed according to the sentiments of the lovers of God.
- Do not carry your want before God even if you are starving, for He knows everything.
- Real worldliness is forgetfulness of God.
- A true faqir is never in want.
- Islam is not identical with faith.
- Remain always the same.
- What you do once, continue to do it.
- Trust in God. If you rely upon Him truly, you need not worry about your daily wants.
- Faith should be free from doubt.
- Not a breath should pass without the remembrance of God.
- It is no use going to the Kaaba for those who cannot see God here.
- The same God is to be found in the mosque, the church and the pagoda.
- God does not live on the empyrean. He exists everywhere. One who cannot see God in this world is blind.
- If your love is true, you can see God, for you cannot love without seeing.

The last two may not inaptly be compared with the concluding words of St. John's First Epistle:—

"Beloved are the sons of God....we know that when He shall appear ..... we shall see Him as He is."

## Chanter 3

Haji Saheb was so possessed of the Divine Idea that he had practically lost all self-consciousness. It is remarkable that he never mentioned his own name. Nor did he ever write it with his own hand. It may be taken as an indication of the fact that he had so effaced himself as to be unconscious of his own existence as a separate entity. "In that state" (that is, *Fana*) to use the words of Imam Ghazali, "man is effaced from self so that he is neither conscious of his body nor of outward things. Even the thought that he is effaced from self should not occur to him. The highest state is to be effaced from effacement." This was doubtless the state which Haji Saheb had reached. "The man that knows God best", said Zunnun Misri, "is the one most lost in Him."

The inward bent of Haji Saheb's mind prevented him from holding long discourses, and this accounts for the lack of any systematic teaching for which we search in vain in the record of his long life. He was one of those saints whose thoughts are altogether absorbed in the contemplation of the Majesty of God and have no room for anything else. His biographers have, however, collected some of his precepts, a few of which are:—

- Divine love cannot be acquired. It is a gift of God.
- There is no method in love.

As for resignation to the Divine Will, he showed a stoical indifference to the disagreeables of life. He is not known to have ever complained even of the weather. When he happened to be unwell, it was a hard task for his medical attendant to elicit from him what his trouble was. He never said a word that might convey the sense of suffering, and contended himself with saying that nothing was wrong with him. He did not like to hear other people speak of their troubles, and enjoined complete acquiescence in the will of God. Far from claiming to interfere in the decrees of Heaven (as some faqirs pretend to do) he moved in perfect harmony with the Divine Will, thus expressing man's responsibility of becoming a co-worker with nature in the divine scheme of things. This is the highest form of self-control and submission to the Eternal Law.

The final stage in spiritual progress is *Fana* or the state of being merged in God. But there is a still higher state termed *Baqa* which is the continuance of annihilation in the Eternal Consciousness. It is the crown of spiritual attainment and the acme of self-annihilation. Some philosophers hold that to look with admiration on a type of perfect excellence is the way to become assimilated to that excellence. The Sufis believe similarly that constant contemplation and dwelling on the attributes of the Supreme Being result in union with Him.



In the early stages of training a beginner is required to learn two most important practical lessons, namely, complete dependence upon God (Tawakkul) and resignation to the Divine Will (Taslim wa Raza). The word Tawakkul in ordinary parlance signifies trust in God, but has been much abused by a certain class of Muslims who are religiously inclined. Thousands of men who can do useful work live upon alms and charity in convents and schools and believe that they are following the teachings of their religion, inasmuch as they depend upon God alone for their means of subsistence. This has killed the spirit of self-reliance and increased the number of unproductive units in the community. The Sufis use the word in quite a different sense as explained by Ghazali:—

"When the veil of secrecy is removed, one finds by actual observation that nothing other than God is self-existent; that causality is mere delusion and that He is the real cause and agent of all that takes place in the world. In this ecstatic state the Sufi becomes independent of all external agency and relies upon God alone for his wants."

It has been said that Haji Saheb gave away all his property when he left home. The house in which he came to stay in later years was not his own. Some of his disciples made arrangements for his food and brought it to him, but he never asked for it. He did not accept *nazr*, and never touched money with his hand. People sometimes made presents to him. He did not reject them, but gave them away to other persons. The true test of a *faqir*, he is reported to have said, was that he should not ask for anything, not even of God. The love of God is the extinction of all other loves and desires.

Love rules the Court, the camp, the grove; For Love is Heaven and Heaven is Love.

It was love which fired the soul of the great Rumi and made him burst into the following strain:-

Hail to thee then, O Love, sweet madness!
Thou who healest all our infirmities!
Thou art the cure of our pride and our self-conceit
Thou art our Plato and our Galen!

It is interesting to find an echo of the old Sufistic theory in the writings of the Western spiritualists of today. A well known American writer (Ralph Waldo Trine—"In Tune with the Infinite".) on spiritualism says:-

"The moment we recognize ourselves as one with the spirit of Infinite Love, we become so filled with love, that we see only the good in all, and when we realize that we are all one with this Infinite Spirit, we realize that we are all one with each other ..... that the same life is the life in each individual. The prejudices go and hatreds cease. Love grows and reigns supreme."

Haji Saheb asked his disciples to love him and to love one another, and laid great stress on this point.

A Sufi has to pass through several stages in the up-hill path of knowledge which he seeks. Haji Saheb does not, like other Sufis, appear to have advanced by stages in the pilgrim's progress. He is said to have been as proficient in spiritual knowledge in his youth as he was towards the close of his life. He is, on this ground, believed to have been born a saint. It is averred further that he derived inspiration direct from the Caliph Ali (may peace be on him) who is believed by the Sufis to have received his spiritual training from the Prophet himself.

The form which spiritualism has taken in Europe and America is quite different from the spiritualism of the Eastern Sufis. In those countries it consists in table-turning, spirit-rapping and holding communications with the spirits of the dead through a medium. People in this country have long been familiar with séances, but it is wrong to associate such practices with Sufism. European spiritualists have begun to realize that séances are a hoax, founded on the tricks played by the mediums. These dilettante experiments in the realm of the spirit are as far removed from the higher manifestations of the soul and its mysterious relations with the Creator as Metaphysics is from Logic. What distinguishes a high order of man from a low order of man or what constitutes human goodness, belongs to the domain of ordinary ethics; but when self-forgetfulness and selfsacrifice are carried to an extreme for the sake of attaining the highest beauty of the soul, one is said to have acquired the real knowledge of God. This is exactly what Sufism claims to teach. The pantheistic tendency, with which it became imbued subsequently under the influence of foreign ideas and particularly of Greek philosophy, was an unknown feature in ancient Sufism.

According to Spinoza, 'to know God, as far as man can know Him, is power, self-government and peace." Haji Saheb was one of those men who knew God as He ought to be known. He was not the founder of any new sect or creed, but he was a man of uncommon power and goodness. The keynote of his system was "divine and universal love." The English poet appears to have been inspired by the same sentiment when he said:-

sanctity of the order could not hold its own against the growing forces of re-action.

In modern times the so-called Shaikhs or Pirs introduced the system of offerings and cash presents (nazr) which, unlike their predecessors, they accepted freely to enable them to live in comfort and lead a life of leisured ease. This excited the jealousy of the pure theologians who earned a precarious living by indicting doubtful *fatwas* and leading the prayers in mosques. To their mutual detriment, the line that divided the two parties became more marked as time passed. The Sufis lost the learning of the theologians and the latter, the broad spirit, the ethical refinement and the toleration of the former. The disposition to worldliness changed the entire character of the coterie. Another fact among the series of causes which affected its high moral tone was the use of the phraseology of human love for the love of God by the Persian poets. The analogy, when carried too far in less scrupulous surroundings, was calculated to result in bringing discredit to the cult as it subsequently did. The **Shaikhs** of old have now degenerated into professional **Pirs**-third—rate men who claim to give passports to heaven and trade on the credulity of their followers at whose expense they are fed and pampered. They have also introduced other innovations, such as the worship of shrines and tombs, which are entirely opposed to the teachings of Islam. It may be noted here that much theological learning (which is on the wane now) is not necessary to obtain an insight into the practical side of Sufism. What is most important is the possession of the true love of God and zeal for spiritual advancement.

matter worthy of notice of the Western scientists as well as of the younger generation of our students. One is inclined, in all fairness, to give the palm to the Eastern mystic for his superior knowledge of the laws of nature.) all matter is composed of invisible particles or atoms which are drawn towards one another by mutual attraction. The same law exists in the organic world. He interprets this tendency of bodies to approach one another as LOVE. It is argued on the same lines that man, having been evolved out of matter as the highest form of creation and having been endowed with reason, must essentially claim still greater affinity with the divine and Absolute Reason. "Rightly to understand the love of God," says Ghazali, "is so difficult a matter that one sect of theologians has altogether denied that man can love a being who is not of his own species, and has defined the love of God as consisting merely in obedience.....The love of Him springs from the knowledge of Him". But the chief cause of this love, it is explained, is the affinity between man and God which is referred to in the saying of the Prophet: "Verily God created man in His own likeness."

For the purpose of practical training in Sufism, it is necessary to go through certain ascetic exercises and observances under the guidance of a spiritual preceptor or *Shaikh*, as the Sufis call him. It is through him by means of concentration that one is linked with God when the mind has been chastened by long training. A great deal depends on the character of the *Shaikh*. It has been said that the early *Shaikhs* were men of great piety and learning. With the decline in the true spirit of Islam as well as in learning, the traditional

theosophy of the Vedants or from Neo-Platonism. The great authority of Ibn Khaldun (who has been quoted) above) entirely repudiates the theory that Sufism was engrafted upon Islam. While differing in some respects from the ordinary Muslim view, it is based entirely upon the teachings of the Holy Quran and has nothing exotic in it. The man who above all others gave to Sufism a permanent shape was the great Imam Ghazali who lived in the fifth century of the Hijra. He was anxious to distinguish it from mere asceticism. He, therefore, brought Sufism into harmony orthodoxy and placed it on a metaphysical basis. But Suffism is more of a practical science than a study of the things of the soul. To acquire an insight into Sufism, it is not sufficient to know the history of the sect. The very first lesson in Sufism is beyond the reach of the average man, as it consists of selfmortification combined with fervid piety. The secrets of the order were, therefore, originally imparted to the select few only who showed a desire and capacity for spiritual development. Hence the veil of mystery drawn over it.

The eternal order of the universe according to the Sufis is based on love. The word is used by them in a technical sense. According to Maulana Rumi, (Maulana Jalaluddin Rumi, (604—672 A.H.) the greatest authority on Sufism, has, in famous "Masnavi", put forward theories which correspond exactly to those of gravitation and evolution. He has traced the origin of man from matter and described the various stages of evolution through which man has passed. That a Sufi saint should have discovered and discussed these theories (however crude in form), centuries before Newton and Darwin were born, is a

part of their system. It was probably the desire for a life of retirement and seclusion which led ultimately in extreme cases to complete renunciation of the world, otherwise the majority of the Sufis believed in being in the world but not of it. They were originally the object of much derision, and those who followed the letter of the law looked askance at them as some Muslim sects still continue to do. But it was not long before they counted in their ranks famous theologians and learned divines. Imam Shafai (a great canonist in Islam) is reported to have said that the knowledge 🕠 God possessed by the whole world did not equal his knowledge, yet it fell short of the knowledge possessed by the Sufis. In the third century of the Hijra, Sufi doctrines were considerably developed, and brought some of the more advanced members of the sect into conflict with the ecclesiastical authorities. It ended in the sentence of death being passed upon Mansur Ibn Hallaj. The story is too well-known to warrant a repetition. "Whoso worships God by the light of ordinary religion is like one who seeks the sun by the light of the stars" is one of the beautiful sayings attributed to him. According to Bayazid of Bustam, one of the most eminent Sufis of early period, 'the performance of miracles is not the real test of a saint, but a goldly and righteous life." The yearning for the "inner light" seized the heart and imagination of the Islamic world, and Sufism grew to be the craze in religious circles.

The East has been noted for its mysticism. Before the advent of Islam mysticism was practised not only by the ancient Hindus, but by Christians also, it was probably on this account that foreign writers were led to imagine that Sufism was derived from the

#### Chapter 2

Before his esoteric teaching is dealt with, a word about Sufism will not be amiss. Unlike the "Eleusinian mysteries" of the Greeks (A society of cultivated Athenians in which the initiated alone could be admitted. They sought after a more adequate conception of the Deity than what was current in the popular religion) there is nothing mysterious about it. The legends and myths which form a halo round the lives of early Sufi saints have given a tinge of the supernatural to Sufism just as Freemasonry is associated by the common herd with magic. Founded on a desire for something deeper than mere formalism, Sufism stands on thoroughly orthodox ground. Ibn Khaldun observes in his prolegomena that the fundamental principles of Sufism prevailed among the Companions of the Prophet and the followers, but in the second generation, when Islam grew more worldly, those who were religiously inclined lived a life of seclusion and picty. They had a coterie of their own and were nick-named "Sufis." (The term Sufi was first applied to Abu Hashim of Kura (2<sup>nd</sup> century Hijra or 800 A.D.) though Hasan of Basra is regarded by some authorities as the leader of the movement.)

Jami says in his life of Abu Hashim that the first convent for the Sufis was built by a Christian nobleman. This was the beginning of the monastic institution in Islam, which though opposed to the teaching of the Prophet, namely, that "there is no monkery in Islam" came to be adopted by the Sufis as

recovery. He followed their advice, but his compliance was nominal. He proved by his example that man can live by God alone, though he cannot live by bread alone.



interior. His features were handsome, with an unusually broad and intellectual forehead. But his eyes formed the center of attraction. They possessed a magnetic power which was irresistible. When he walked in a crowd or assembly, he always seemed taller by the head. He never sat on a chair or sofa or used a bedstead. He slept on the floor throughout his life, but without a pillow. Some of his disciples state that he never actually fell into a slumber.

If he once passed through a road or street he would go by the same way when he visited that place again. If carried by a different way, he would turn back and follow the old route. He stuck with the same tenacity to his resting places in his journeys and to his hosts. It is one of those rare qualities of the mind from which spring lifelong friendship and affection. With him to know a man once was to know him always. He observed unusual silence during the first ten days of Muharram. Though he liked to hear threnodies, he insisted on the recitation of only such as contained the true account of the tragedy enacted at Karbala. He discouraged the outward show of grief. accompanied the tazias sometimes and always stood up when a tazia passed by his own house. He did not hear music during Muharram. When he did so at other times, he was never seen in a state of ecstasy—an exhibition associated with Sufis of lesser degree and of inferior calibre.

Reference has been made in the foregoing lines to his habit of fasting. From the age of fifteen to that of forty, he ate once in seven days. The interval was shortened subsequently to three. At the age of fifty, he had a severe illness and his medical advisers insisted on his having nourishment twice a day, even after his

not. His paternal house was in ruins. He went round the village, but no one came forward to welcome a faqir. Some of his relations who heard of his arrival shunned him lest he should claim his property which they held in their possession. He smiled at their coldness and remarked: "They seem to think that I have come back for the sake of my property as if I care for it." He went away immediately and resumed his wandering life. He probably returned to Lucknow in 1857 when some people saw him just before the Mutiny. He spend about fifty years or the greater part of his life in travelling, but very little is known about this period. It was not till 1899 that he came to stay at Deva permanently at the request of some of his disciples, though he paid frequent flying visits to the town of his birth previous to that date.

Haji Saheb's asceticism led him to adopt a life of celibacy. It was quite in keeping with the conduct of one who renounced the world in early youth on account of his soul-consuming love of God. From this sacrifice of human affections it is not, however, to be imagined that he lacked tenderness of heart.

Being habitually absorbed in contemplations, he was a man of few words. He spoke quickly and in soft tones with downcast eyes. He often repeated his words to emphasise their meaning. He was not wanting in a sense of humour, despite his Spartan brevity. Though he did not answer Avicenna's description of a Gnostic-Alarifo farhun bashashun basamun ( a Gnostic is always cheerful and smiling) — his conversation was often enlivened with a smile which never broadened into a laugh. He was particularly good and considerate to the poor, and his general bearing was one of humility. His exterior corresponded to his

ever ridden a horse or vehicle, and only got into a boat when he had to cross the seas. He visited Constantinople in the time of His Majesty the late Sultan Abdul Majid I. One day Haji Saheb was going round the palace gardens to which he was conducted by one of his disciples (a functionary at the royal palace) when the Sultan happened to arrive. He was so impressed at the sight of the holy stranger that he offered himself to be admitted into his order and was duly initiated. Thousands of persons are said to have become his disciples during his sojourn in countries which were once the birth-place and stronghold of Islam. It is difficult to conceive that in his youth he should have obtained such proficiency in mystic knowledge as to inspire people much older than himself with deep faith in him and longing for a spiritual life, and that he should have been welcomed in the sacred places like the holy of holies. Nor is there any instance on record of one so young starting life as a darwesh and attracting so much notice, especially in foreign lands. With his inherent love of God he united great powers of the mind which are acquired by other mystics after long years of self-mortification and hard ascetic discipline. But of this later.

It is interesting to note that on the occasion of his visit to Berlin, Haji Saheb was a guest of Prince Bismarck. One cannot but miss an account of what passed between the future statesman and the humble servant of God and how they came to meet each other.

He went on pilgrimage to Mecca seven times from India. Three times out of seven he performed the journey on foot, crossing the formidable hills of Afghanistan in naked feet. When he returned home after more than a decade, his own people knew him

him in another direction. He was only fifteen when he started on a pilgrimage to Mecca. He gave away all his property, including a valuable library, to his relations and destroyed the papers relating to his landed estates. When he left home he possessed nothing in the world which he could call his own.

That his mode of living was ascetic even at this early age is shown by the fact that he ate only once in three days. For twelve long years he travelled in Arabia, Syria, Palestine, Mesopotamia, Persia, Turkey, Russia and Germany. It is regrettable that no detailed account of his extensive travels has come down to us. His biographers have recorded some miraculous incidents which are omitted here for lack of reliable evidence. He seldom spoke on the subject himself. What little could be gathered from scraps of conversation was jotted down by a companion. It is said that he performed the Hajj ten times in the course of his travels. One day while inside the Kaaba, he began humming a tune, the opening bar of which was Ishaq men tere koh-i-gham sar pe liya jo ho so ho. The keeper of the Kaaba went up to him and said: "You seem to forget that this is the house of God." Quick came the retort: "Can you tell me a place where God is not present?"

One of the most important rites of the Hajj is the temporary discarding of made-up clothes and the donning of the *aliram* (an unsewn piece of cloth wrapped round the body). The pilgrims resume their ordinary garb when the Hajj is over. From the date of his first Hajj, Haji Saheb adopted the *aliram* as his garb, and retained it throughout his life. He abandoned subsequently the head-dress and the shoes also. He visited the countries enumerated above without having

which he was fond of reciting. Swimming was another passion with him.

His biographers are silent on the subject of his studies and the extent of his learning. It is certain, however, that he did not acquire much from books. But in his advanced age people came from distant places to discuss theological questions with him, and some even went to the length of charging him with un-orthodoxy. He had a dislike for controversy, but his replies, though brief, generally silenced his adversaries and showed a thorough knowledge of the subject in dispute. He could speak Arabic, Persian and Pashtu. Probably he picked up these languages in his travels.

He was in the habit of visiting the tomb of Shah Abdul Munim (a Sufi saint) at Deva, and passed night after night there in his devotions. It soon became evident to those around him that he was not quite of the earth. His brother-in-law, Haji Syed Khadim Ali Shah, who lived in Lucknow, was a man of great learning, and a Sufi of no mean order. He took charge of the boy's education personally and when he was only eleven years of age, the elder Syed initiated him into the mysteries of occult science and gave him the necessary training. It was not long before Haji Khadim Ali Shah died and his mantle descended upon the boy. at whose feet thousands of followers were to sit in later years. He was duly elected a successor of the deceased Haji. (Haji Khadim Ali Shah's tomb is situated in Golanganj. It is now enclosed in the grounds of the house occupied by the Principal, Lucknow Christian College.)

At the age of fourteen he started initiating people in his order and had quite a number of disciples. The burning glow of divine love, however, impelled

The date of Haji Saheb's birth is disputed. Several dates are given, varying from 1233 A.H. to 1238 A.H. According to the author of Maarif Warisiya, 1234 A.H. is the correct date. It corresponds to the year 1819 of the Christian era. The name given to him had a peculiar significance. WARIS is one of the ninety-nine names of God (as used in the Quran) and is indicates that after everything else has perished, He alone will survive. It was an ancient practice among the Sufis to seek annihilation in one of the Divine attributes which coloured the whole of their existence and became its predominant feature. The lattribute in question involves the annihilation of self and the true recognition of the everlasting nature of the Deity, He cut him-self off completely from the world and attained the highest degree of self-abnegation, as we shall see later. Thus realizing a particular aspect of his name which lives today though he is no more.

He was not quite three years old when he lost both of his parents. He was regarded as something of an infant prodigy. At the age of five he started learning the Quran and committed it to memory in two years. He did not take to his other studies kindly. Though he seldom read his books, to the amazement of his tutor he could always say his lessons correctly. He seemed to learn by intuition. He preferred solitude to books and often slipped away to out-of-the-way places. He spent long periods in retirement and contemplation. Once on a search being made he was discovered in a wood in a state of meditation.

He was never seen playing with children of his age, but he was indulgent to them and took pleasure in giving them sweets and distributing money among the poor. He loved to hear stories and delighted in poetry

#### Chapter 1

Into the Kingdom of Knowledge, as into the Kingdom of Heaven, whoso would enter must become as a little child.

In the first quarter of the nineteenth century when the din and clash of empires had hardly subsided in Europe, when the Moghal empire in India was in its last throes and when the British rule was being rapidly established in other parts of the country, a child was born in a quiet little town in Oudh whose word and example were destined to influence the religious conceptions and ideals of an incredibly large number of human beings. He was the late Haji Hafiz Syed Waris Ali Shah Saheb of Deva. Deva is an ancient town to the north of Bara Banki, seven miles from the headquarters of the district. Like other towns, it has not escaped the ravages of time. Unsightly ruins and mouldering walls meet the eye on every side, but the moral decay is no less remarkable than the physical. Noted once as the birth-place of great Sufis and divines, it is now notorious as the hot-bed of intrigue and litigation.

Haji Saheb was at one time a familiar figure in Oudh, and his name was a household word; but there were not many people then, and they are fewer still, who knew the story of his life. He came of a family of Hussaini Syeds, distinguished for piety and learning. His genealogy (carefully preserved) shows that he was born in the 26<sup>th</sup> generation of Hazrat Imam Hussain. His father, Syed Qurban Ali Saheb, belonged to the proprietary body and was a land-owner of substance. He was a man of considerable learning and had completed his education in Baghdad.

# INTRODUCTORY

This paper was originally written and published in 1922 in the Journal of the Historical Society of U.P. at the instance of Sir Richard Burn, Kt., C.S.I., I.C.S., late member of the Board of Revenue (United Provinces) who showed a keen interest in the subject. On the insistent demand of some friends I have been persuaded to publish it again, after some alterations, in its present form.

The question may yet pertinently be asked whether in these times when the mystic element in Faith can hardly be tolerated the majority would care to know any thing about Sufism. "The majority", said Mathew Arnold, "are bad". I am fully conscious of the fact that the subject is not one which can tickle the ordinary palate. To my mind, a creed which discards all forms and rituals and is concerned chiefly with the spiritual development of man ought to appeal more to reason than narrow-minded sectarianism encumbered with all the outward paraphernalia peculiar to every religion. Even if a small minority (whatever its religion or creed) could be led by the example presented in these pages to appreciate the principle of universal love and lay it to heart, religious antagonism would lose much of its bitterness and the differences arising out of petty communal jealousies would begin to show signs of softening.

Jaipur

S.I.H.

22 August 1927

(Syed Iftikhar Hussain Warsi)

and also copied the epitaph installed over the tomb. He viewed different writings on the life of the saint. But, due to his busy schedule, he could not consummate this task. Later, he appointed Molvi Iftikhar Hussain to write a journal on the life of Haji Saheb. The writer, therefore, put in black and white with great devotion and dedication what most devotedly was expected of him. In brief, this journal is the emanation of the vision and wisdom of a learned and honourable European.

## APPRECIATION

(By: Mirza Ibrahim Beg Shaida Warsi Lucknovi)

The title of the book is "A NINETEENTH CENTURY SAINT." It was compiled by Honourable Molvi Iftikhar Hussain Warsi Kakorvi (Late), the Registrar Chief Court Lucknow, in a very decent English. The writer has recalled concisely some of the incidents of the biography of the great saint in this pamphlet. But in every incident of this spiritual leader, Syed Haji Waris Ali Shah Saheb, the symbol of the light of God, is of great veracity and spiritualism. So it is conceivable that this concise collection is beneficial to the talented European community who craze for spiritualism and the true faith.

Its compilation has been desired and incited by a European who himself admits his devotions and thus admits the greatness of this spiritual leader. Mr. Burn, Member, Board of Revenue, while he was serving as commissioner in Banaras, he got the intuition that a great spiritual personality of India whose life and character directly evolve from the Christ, the compilation of his biography is his sacred duty, and he made this effort to give practical shape to this idea. He collected all the books published on the subject to enable him to take up the task of writing the biography of the great saint. He even collected ten different pictures of various eras to be given at the start of every chapter for easy perception of the readers. He visited Dewa Sharif, demanded map of the tomb of the saint

#### **FOREWORD**

This paper was originally published in the form of a pamphlet in 1922 by Khan Bahadur Deputy Iftikhar Hussain of Kakori, on the personal request of Mr. Burns the then member of the Board of Revenue in the United Province of Agra and Oudh. It was republished in 1927 by the author and is being re-printed at the request of His Excellency Mr. Ghulam Muhammad, the Governor-General of Pakistan, for the benefit of persons interested in the life of the great saint of Deva Sharif.

Deva Sharif December, 1954. RAZI AHMED Manager, Astana-e-Warsi.

world. Many writings on his life, miracles and teachings, have come forward in English, Urdu and Persian. This book "A Nineteenth Century Saint" is actually the result of the boundless affection and devotion of British Commissioner for Syed Haji Waris Ali Shah Saheb. It was compiled and published by Syed Iftikhar Hussain Warsi Registrar Chief Court Lucknow. This book has not been available for long. Now it is being offered again with its Urdu version owing to the boundless interest of the Warsi brethren.

The new publication of the book with such a beauty and splendeur is the outcome of the unlimited affection and kindness of Hazrat Al-Hajj Faqir Izzat Ali Shah Warsi, May Allah sustain us under his care and favour. And May he keep distributing the general Love and affection preached by the Warsi Saints. And May the devotees enjoy the eternal taste of spiritual

pleasure.

: 01-02-1425 Date

: 23-03-2004

Translator of the book

Rashed Aziz, Warsi

Sanghoi -- Jhelum (Pakistan)

This is the same message preached by Hazrat Muhammad (SAS) to his followers, and later taught by Hazrat Abu Bakr Siddique (RA), Hazrat Umer Farooq (RA), Hazrat Usman Ghani (RA), Hazrat Ali Al Murtaza (RA), Hazrat Imam Hassan (RA), Hazrat Imam Hussain (RA), Hazrat Zain-ul-Abideen (RA), Hazrat Salman Farsi (RA), Hazrat Abu Zar Ghafari] (RA) and the Fellows of Suffah (RA). With the passage of time, this education of Favour (Ehsan) was offered with different interpretation by Hazrat Khawaja Awais Qarni (RA), Hazrat Hassan Basri (RA), Hazrat Junaid Baghdadi (RA), Hazrat Bayezid Bustami (RA), Hazrat Data Ganj Bakhsh Ali Hajveri (RA), Hazrat Shaikh Abdul Qadir Jilani (The Great) Ghous) (RA), Hazrat Sheikh Shahab-ud-Din Suhrwardi (RA), Hazrat Baha-ud-Din Naqashbandi (RA) and Hazrat Khawaja Moeen-ud-Din Chishti Ajmeri (RA), it was named as Tasawuf. In the light of this Tasawuf, Hazrat Khawaja Qutb-ud-Din Bukhtiar Kaki (RA), Hazrat Baba Farid-ud-Din Gang Shakr (RA), Hazrat Nizam-ud-Din Mehboob Ilahi (RA), Hazrat Mujaddad Alf Sani (RA), Hazrat Baha-ud-Din Zakriya Multani (RA), Sultan-ul-Arifeen Hazrat Sultan Bahoo (RA), Shams-ul-Arifeen Hazrat Khawaja Shamsuddin Sialvi (RA), Hazrat Noshah Ganj Baksh Qadri and Hazrat Syed Hafiz Haji Waris Ali Shah (RA), dedicated their lives for the reformation and welfare of humanity.

Hazrat Syed Haji Waris Ali Shah (RA) conveyed the message of Favour (Ehsan) and Tasawuf to humanity in the form of Love. In the world of spiritualism he was the founder of a great lineage of saints "Silsilah-I-Warisyah." His personality needs no introduction. His followers are found all over the

# THE PREFACE

Thanks Almighty Allah that He blessed us with a complete code of life in the shape of Islam, The perfect and the wholesome one. It guarantees all the needs and developments of man, both individual and collective, spiritual and physical as well as economic and social. In Islam the foundation of creed and worship, and human affairs, has been based on Quran and Sunnah. To practise the Shariah given by Quran and Sunnah is obligatory upon every sane Muslim. Islam demands its followers the purity of self, the sincerity of heart and the practice according to the belief "Preach the goodness and forbid from evils."

But to be endowed with superior qualities of piety, virtue and sincerity of heart are not possible until and even man makes Allah a witness over all his acts and deeds. The Holy Prophet (SAS) referred this state in his saying, "Favour (Ehsan) is, that, you worship Allah as if you are looking towards Him, or if you do not look towards him (at least be sure) that He is looking upon you."

Rather, with this belief and perception, that Allah is aware of every deed and doing and, is all the time gazing at me. This way man gets internal and external purity. This state is called Favour (Ehsan) the name given to this state is called Tasawuf.

# mine Honour of

I offer my affections and devotions to the descendant of

Syed Haji Waris Ali Shah Saheb
The benefactor of the world

Hazrat Haji Faqir Izzat Shah Warsi

I lead my way to the centre of Love with the most wanting heart and soul. It will be matter of great honour For me if it finds his acceptance.

With great humility Rashed Aziz Warsi'

· Earning Special Favours of

# Hazrat Hafiz Haji Waris Ali Shah

Under the aegis.of

### Hazrat Haji Faqir Izzat Shah Warsi

Muntazim-e-Aala Astana Aalia Warsia Chappar Sharif (Changa Bangial) Teh. Gujar Khan Distt. Rawalpindi (Pakistan)

Published By:

#### Maktaba-e-Warsia

Sanghoi - Jhelum - (Pakistan)

Printed By:

#### Book Corner

Printers, Publishers & Booksellers Main Bazaar Jhelum Pakistan

# The Grandeur of Saintlihood

Listen carefully! No doubt, there is no fear nor any grief upon the friends of Allah. Those who believe and keep up their duty. For them, are, glad tidings in the life of the world and in the Hereafter.

The words of Allah are not changed. That indeed is the supreme triumpli.

(Al-Quran-Sura Younas-Chapter = 11)

# Benedictions over the Prophet

Undoubtedly, Allah and His angels send blessings up on the Prophet, the communicator of unseen news, O you who believe! Send upon him blessings and salute him fully well in abundance.

(Al-Quran - Sura Al-Ahzab = 56 - Chapter = 22)



الله تبض على عَلَى قَالِهُ بِقَلْ رَحُسُنُ وَجَمَالُهُ،

#### HYMN

- All praise be to Allah, Lord of all the worlds.
- The most Affectionate, the Merciful.
- Master of the Day of Requittal.
- We worship you alone, and beg You alone for help.
- Guide us to the right path.
- The path of those whom You have favoured.
- Not of those who have earned Your anger and, not of those who have gone astray.

(Al-Quran - Sura Fatiha - Chapter = 1)

IN THE NAME OF ALLAH THE MOST BENEFICENT, THE MOST MERCIFUL.





Iftikhar Hussain Warsi Kakorvi

(Registrar Chief Court Lucknow)



Rashed Aziz Warsi (M.A. Islamic Studies, History & Pak. Studies)